www.bustaneketab.com

وسال

تعدوش المحدد الم

علامه سيدمحد حتين طباطباني

جلدووم

وكترعلى شيرواني

ب، د رام رامی

ترجمه و شرح نهاية الحكمة

# فلسفه اسلامی: $\Lambda$ (فلسفه وعرفان: $\Pi$ )

#### – نخصصی (طلاب و دانشجویان<sub>)</sub>

የየየ ፕሬአፕ

```
شيرواني، سلي، ١٣٤٣ ـ
                                                                   شارح.
ترجمه و شرح نهاية الحكمة علامه سبد محمد حسين طباطباني لانكارش على شبروالس . . إو براست ١٦٠ .
                    قم: مؤسسه بوستان کتاب (مرکز چاپ ر نشر دفتر تبلیغات اسلامی حوره علمیهٔ قم). ۱۳ - ۱۳
                          ٣ ج. سا( مؤسسه برستان كتاب: ٢٣٢٧ قلسفه اسلامي ٨٠ قلسفه و عرفان، ١٤) .
۱۶۰۰۰ کال با ۲۶ - ۶۶۸ - ۶۶۸ - ۶۶۸ MRI..(دوره) ۱ - ۹۹۹ - ۹۲۹ ساله ۱۹۹۹ (۱۹۹۰ - ۹۹۹ - ۹۲۹ ساله ۱۹۹۹ (۱۹۹۰ - ۹۸۹
                                                           فهرست تربسي براساس اطلاعات لمبيار
                                                         فهرمت تريسي برضاس جلد دوم ١٣٨٧
All Shirvani, Tarjonich wa Shark-e Nahayai Al-Mikimah
                                                                           ص. ح. به انگنیسی
[The Translation and Description of Valuest Al-Rikosh)
                                                                                      كنابنامه
                                                                    ج ۲ (چاپ مشنب ۱۲۸۷).
١٠ صبياطيالي، مسجمة حسبين: ١٢٨٦ مـ ١٣٤٠. سهاية المكسم ، نابقت و تستدير . ٢٠ فسلسه قسلامي،
 الف طياطياني، محمد حسين، ١٣٨١ ـ ١٣٢٠ لهاية الحكمة شرح. ﴿ لَلَّهُ فَلَيْ تَدِينَهُ مَا اسْلَامِي حَرِيَةُ علمنا فَسِ
                                           مؤسسه برستان كتاب ج، صوان. « درعتوان: تهابة الحكمة. شرع.
                                                                      BBR 1791/09-7 24
 1350
                                                                                        TAY
 ش ش ش ان ۱۲۷۹ ط
 1747
```

# ترجمه و شرح نهاية الحكمة

علاَمه سيّد محمّد حسين طباطبائي

جلد دوم

ويرايش دوم

دكتر على شيرواني





## ترجمه و شرح نهاية الحكمة / ج٢

- نویسنده: دکتر علی شیروانی
- فاشر: مؤسسه بوستان كتاب (مركز چاب و نشر دفتر تبليغات اسلامي حوزة علميّة قم) -
- چاپ و صحافی: چاپخانهٔ مؤسسه بوستان کتاب ، نوبت چاپ: هشتم / ۱۳۸۷
  - هشمارگان: ۲۰۰۰ ه بها: ۴۶۰۰ تومان

تمامي حقوق ۞ محفوظ است

rimed in the Islamic Republic of Iran

- محم. دنتر مرکزی: مم، خ شهد: (صفائیه)، ص پ ۹۱۷، تلفن: ۷-۴۷۴۲۱۵۵ نمایو ۷۷۴۲۲۱۵۴، تلفن پخش: ۷۲۴۳۴۲۶
  - می فروشگاه مرکزی: فم، جهار راه شهنا (عرضه ۱۲۰۰۰ عنوان کتاب با همکاری ۱۷۱ ناشی)
  - 🖋 آروشگاه شمارهٔ ۲. تهران، خ فلسطين جنوبي، دست چپ کوچه دوم (پشن)، تلفن: ۹۹۴۹ ۱۷۳۵
- هي فروشگاه تممارة ۴ مشهده چهارواه كسروي، مجتمع ياس، جنب دائر تبليغات اصلامي شعبه حراسان رضوي، تلفن: ٢٢٣٣٧٧٢
  - عى فروشكاه شمارة ٣ اصفهان، چهار واه كرماني، جنب دفتر تبليغات اسلامي شعبه اصفهان، تلفن: ٢٢٢٠٣٧٠
    - مي فروشگاه شمارهٔ ۵۰ اصفهان، ميدان انقلاب، جنب سينما ساحل، تلفن. ۲۲۲۹۷۱۲
- محر پخش یکنا (پخش کسب اسلامی و انسانی)، تهرای، خ حافظ، ترسیده به چهار راه کالج، نیش کوچه بامشاد، نافع: ۸۸۹۲،۳۰۳
  - همه تمایندگیهای فروش کتاب مؤسسه در ۱۱خل و خارج کشور (ضمیمه برگه نظرخواهی آثار انتهای کتاب)

پست الکتروئیک: E-muil:info@bustuneketab.com دریافت بیام کوناه (SMS). ۱-۰۰۲۱۵۵

جديدترين آثار مؤسسه و آشنايي بيشتر با أن در وب سايت:

#### http://www.bustaneketab.com

باقدردانی از همکارانی که در تولید این اثر نقش داشتهاند:

- ه امتبای خورای پرزمی آثار و دیر شورای کتاب: جواد آهنگر = ویراستار از واله ندل با ورتمدار یا بکتید: هرین: سهیله خباتنی یا چکسید: انگسلیسی: عبدالسجید مطوریان و فیها: مصطفی محفوظی ه استلامات حروفتگاری و منخده آرا، استبد مؤتمنی و فیونه خوانی: و بستان در استان از استبد از استبدان در استبدان در استان از این در این
- ۴ امهر پیداید: مجید مهدوی و سایر هسکاران لیترگرانی، چاپ و صنحانی. ۴ رئیس مؤسسه

# تشكر و قدرداني

نگارنده بر خود فرض هیداند که از دو دانشور فرزانه و گرانقدر آقایان: فیاضی و عشاقی تشکر و قدردانی کند، که با بزرگواری تهام تعلیقات ارزشمند خویش بر کتاب نهایة الحکمه را، که هنوز به زیور طبع آراسته نشده، دراختیار وی قرار دادند، و موجب غنای هرچه بیشتر این نوشتار گردیدند.

از خدای متعال تـوفیقات روزافـزون آن دو روحـانی بزرگولر را خواستارم.

۲۵ محرم ۱۲۱۲ علی شیروانی

# فهرست مطالب

# مرحلة هشتم؛ علت و معلول

| 1 1            | عص اول در البات عليت و معوليت و اين به اين دو در «وجود» است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| r1             | اثبات عنيت و معلوليت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۳             | عليت و معلوليت تنها در اوجوده است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 44             | تمريف علت و معلول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>T</b> A     | مجعول همان و جود معلول است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۸             | نتايج بحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸             | فقر و واپستگی حقیقتاً از آن وجود معلول است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>*•</b>      | وجودمعلول عين فقر و ربط به علت است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| r <del>r</del> | فصل دوم: اقسام علت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>ኛ</b> ፕ     | علت تام و علت ناقص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| +4             | علت واحد و كثير.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>Γ</b> Φ     | علت بسيط و مركب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ΓΔ             | علت قريب و بعيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۶             | عنت داخلي و عنت خارجي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| rv             | علل حقیقی و علل مُعدّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| f <b>5</b>     | The San at the country of the State State State of the St |

| <b>ት</b> ۶   | اثبات و جو ب و جو د معلول در ظرف و چود علت تامه                    |
|--------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٥٠           | یک اشکال به دلیل دوم                                               |
| ۵۱           | پاسخ به 'شكال نوق                                                  |
| ٥٢           | بورسي نظرية بارهاي از متكلمان دربارة نسبت ميان فعل و فاعل مختار    |
| مال و حدوث۵۵ | ناسازگاری قانون ضرورت معلول در قبال عنت تامه با اختیار خدای مت     |
| ۵٧           | معنای مختار بو دن خدای متعال                                       |
| ۵۸           | حدوث زماني عالم، محال است                                          |
|              | جارهجوییهای متکلمان برای دفع اشکال از حدوث زمانی عالم              |
| ۶۱           | نقل و نقد آرای متکلمان دربارهٔ فاعل مختار                          |
| ٧٠           | بزرمني اين نظريه كه علَّت وجود اشيا «ارادة واجب» است               |
| ¥1.          | اثبات وجوب وجود علت در ظرف وجود معلول.                             |
| VY           | يک اشکال                                                           |
| ٧ <b>٣</b> . | باسخ به اشكال فوق                                                  |
| ٧ <b>٣</b>   | سه برهان برای اتبات نیازمندی معلولی به علت در یقا و ادامهٔ هستی اش |
| ٧۶           | صحت فعلْ مشروط به مسبوق بودن أن به عدم نيست                        |
| A•           | فصل چهارم: از علب واحد تنها معلول واحد صادر می شود                 |
| ۸۱           | برهان قاعدة االواحده                                               |
| AY,          | قاعدة «الواحدة سنافاتي با قدرت مطلقة خداوند ندارد                  |
| AT           | فروع قاعدة ١١٥و احده                                               |
| <b>4.</b>    | فصل پنچم: محال بودن دُور و تسلسل در علل                            |
| 4.           | محال بودن دور                                                      |
| 41           | محال بودن تسلسل                                                    |
| ٩٣           | برهان نخست بر محال بودن تسلمل در ناحیهٔ علتها                      |
| 44           | برهان دوم                                                          |

| <b>₹V</b>   | برهان سوم                                                   |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| 44          | تنبيه نخست: بررسي برهانهاي تسلسل در سنسلهٔ معلولهاي ناستهمي |
| 1.7         | تنبیه دوم: مروری دوباره بر شروط تسلسل                       |
| 1.4         | تنبيه سوم: ادلهٔ امناع تسلسل در همهٔ اقسام عمل              |
| <b>1.</b> A | فصل ششيم: <b>علت فاعل</b> ى                                 |
| 110         | فصل هفتم: اقسام ع <b>لت فاعل</b> ى                          |
| 111.        | فاعل بالجهر و فاعل بالعناية درقسم مستقل نيستند              |
| 174         | فصل هشتم: مؤثر حقيقي فقط خداست                              |
| 127         | بیانی دېگر                                                  |
| \TT         | مقايسة نظر لخست با نظر دوم.                                 |
| ١٣٥         | فصل نهم: فاعل تام، پیش از فعل خود و قوی تر از آن است        |
| ۱۳۵         | قري تر بودن و جود فاعل تام نسبت به فعلش                     |
| 188         | تقدّم رجود فاعل ٻر فعلش                                     |
| 14.         | فصل دهم: امكان ندارد شيء بسيط هم فاعل باشد و هم قابل        |
| 14          | بیان اُرای حکما                                             |
| 141         | دليل تفصيل در مسئله موردبحث                                 |
| 1 <b>**</b> | بورسى ادلة مشهور حكما بر نظرية مختار خود                    |
| 140         | بررسي دنيل حكمني متأخر                                      |
| 107         | فصل يازدهم: علت غايي و اثبات أن                             |
| 100         | در هر حرکتی دو کمال وجود نارد                               |
| 104         | رابطهٔ وجودي غايت حركت با حركت                              |
| 100         | رابطهٔ غایت حرکت با محرّک و متحرّک                          |
| 100         | اثبات علت غایی در حرکت های عرصی طبیعی                       |
| 100         | اثبات علت غایی در حرکتهای عرضی ارائوی                       |

| ١٥٧          | اتبات علت غایی در حرکتهای جوهری                                  |
|--------------|------------------------------------------------------------------|
| ١٥٨,         | اثبات علت غايي درجوهرهاي مجرد                                    |
| 18+          | ئتابع بحث                                                        |
| 18           | امر اول: غايب فعل گاهي متحد با فعل است و گاهي مغاير با آن ميباشد |
| ۱۶۰          | امر دوم: تقدم وجود علمي غايت بر فعل در فاعل های علمی             |
| 158          | امر سوم: غايث هميشه مربوط به فاعل است                            |
| 184          | تنبيه: بروسي سخن اشاعره و معتزله دربارهٔ علت غابي در افعال الهيي |
| 1V1          | خداي متمال غايت همهٔ غايات است                                   |
| 1YF          | فصل دوازدهم: کارهای گزاف و آن چه به قصد ضروری، عادت و مانند      |
| 148          | مبادي سه گانهٔ افعال ارادي                                       |
| 1 <b>74</b>  | غايتهاي هريک از مبادي فعل اختياري                                |
| <b>\</b> A+, | صورتهای گوناگون میدا علمی                                        |
| ١٨٠          | همهٔ مبادی فعل اختیاری دارای غایت میباشند                        |
| ۱۸۱          | حضور صورت خیالی غایت منافاتی باغفلت از آن ندارد                  |
| 141          | غایت فکری در ا <b>فعا</b> ل عبث                                  |
| ١٨٢          | فقدان غايت در افعال باطل                                         |
| ۱۸۵          | جایگاه هریک از مبادی فعل ارادی                                   |
| 1AY          | افعال مجردات تام فاقد مبدأ شو في است                             |
| 197          | قصل سيزدهم: <b>بطلا</b> ن ات <mark>فاق</mark>                    |
| 197          | بيان اصطلاح گو ناگون «اتفاقه                                     |
| 194          | نظرية قاللان به اتفاق                                            |
| 194          | بورسى نظرية ەانقاق»                                              |
| 14A          | نظرية ذي مقراطيس (دسكريتُس)                                      |
| Ť••.,        | نظر به انباذقلس (امیدکلس)                                        |

| 7.7.         | ادلة الباذقلس بر اتفاقي بو دن پيدايش مركبات                          |
|--------------|----------------------------------------------------------------------|
| <b>ፕ•</b> ۶  | حاصل سخن                                                             |
| <b>*1</b> ·  | قصل چهاردهم: علت مادی و صوری                                         |
| Y17          | سه دلیل بر عدم انحصارعات، در هلت مادی                                |
| 715          | صورت اخير شيء مالك همهٔ أثار أن است                                  |
| ۲۱۶          | نحوهٔ ترکیب میان ماده و صورت                                         |
| 719          | قصل پائزدهم: علت جسمائي .                                            |
| Y14          | آثار علتهای جسمانی متناهی است                                        |
| **•          | تأثیر علتهای جسمانی مشروط به برقراری وضع خاصی است                    |
|              |                                                                      |
|              | مرحلهٔ نهم: قوّه و فعل                                               |
| <b>የ</b> የፆ. | مقارمه                                                               |
| 771          | فصل اول: هر حادث ژمانی مسبوق به قوهٔ وجود است                        |
| tr1          | اثبات اینکه هو حادث زمانی مسبوق به قوهٔ و جود است                    |
| <b>YYY</b>   | اتبات اینکه هر حادث زمانی مسبوق به ماده است                          |
| YTT          | ويژگىهاى مادّة حامل قوّه                                             |
| ٠٠٠٠ ٢٣٥     | لتابيع بحث                                                           |
| Y*           | فصل دوم: بياني ديگر در معناي وجود بالقوه و وجود بال <b>فع</b> لِ شيء |
| Y¥1          | میان قابل و مقبول یک نسبت عینی و خارجی وجود دارد                     |
| T**          | طرفين نسبت بايد در ظرف وجود نسبت موجود باشند                         |
| TTF          | اتحاد میان قابل و وجود ضعیف مقبول و وجود شدید آن                     |
| اند. ۲۴۶     | انطباق تعریف حرکت بر وجود واحدی که قوه و فعل در آن باهم أمیخته       |
| TTV          | نتايج بحث                                                            |
| <b>TD</b> •  | فصل سوم: توضیح بیشتر دربارهٔ تعریف حرکت و مقومات حرکت                |

| <b>Y\(\Delta\)</b>  | تعریف حرکت نزه ارسطو                        |
|---------------------|---------------------------------------------|
| <b>4</b> 04         | مقؤمات حركت                                 |
| Y0V                 | فصل چهارم: اقسام تنيز                       |
| YOY                 | بحروج از ةو ه به فعل توأم با نوعي تغيّر است |
| τΔΑ                 | ثغير تدريجي و تغير دفعي                     |
| Y04                 | هيچ تغيّري بدون حركت تحقق امي بابد          |
| ₹£+.                | حركت توسطى و حركت قطعي                      |
| <b>ፕ</b> ዖሃ         | توضيح بيشتر دربارة حركت توسطي وحركت قطعي    |
| <b>Y</b> F <b>T</b> | وجود حركت توسطي و حركت قطعي در خارج.        |
| <b>ፕ</b> ፆዥ         | تصویر پنداری حرکت                           |
| <b>1</b> 5V         | فصل پنجم: مبدأ حركت و منتهاى أن             |
| <b>Y</b> FY.,       | انقسام بالقوة حركت به اجزاى كوچك تر         |
| <b>ሃ</b> ዖአ         | القسام حركت به اجزاق كوچكاتر حدَّ يقف لدارد |
| ፕ <b>۶</b> ٩        | مبدأ و منتهاي حركت.                         |
| 174                 | قصل ششير: مسافت حركب                        |
| ΥΥΥ                 | معنای وقوع حرکت در مقوله                    |
| TVV.                | تشکیک در عرضیات است، نه در اعراض            |
| YYA                 | ممنایی دیگر برای وقوع حرکت در مقوله         |
| TYA                 | خلاصة سخن                                   |
| YAY                 | فصل هفتم: مقولاتي كه حركت در أنها روي ميدهد |
| <b>YAY</b>          | حرکت کیفی .                                 |
| <b>የ</b> ለዮ         | حرکت کنٹی                                   |
| YAQ                 | حركت در أين [ عاحركت مكاني]                 |
| YAG                 | حركت وضعي                                   |

| <b>የ</b> ለዖ | به بر عدم وفوع حرکت در مقولههای دیگر         | ادلة فلاسة    |
|-------------|----------------------------------------------|---------------|
| <b>7</b>    |                                              | بررسی ادا     |
| <b>۲۹</b> ۵ | یین حرکت جوهری و اشاره به فروع أن            | فصل هشتم: تی  |
| <b>۲۹</b> ۵ | ر وقوع حرکت در جو هر                         | دليل اول ب    |
| Y9A APP     | کت اعراض نزد منکران حرکت جو هری              | تو جيه حر     |
| <b>r.</b> r | بر وقوع حركت در جوهو                         | دليل دوم ؛    |
| ٣٠٢         | . <del>.</del> -                             | نتابج بحث     |
| ۲·۴         | ست: و حدث صورتهاي حوهري وارد پر ماده         | نتيجة نخد     |
| r.v         | : حوكت عمومي اطراض به تبع حركت جوهر          | نتيجة دوم     |
| ۳۰۹         | به امکان تحقق ،حرکت در حرکت،                 | دو انسکال     |
| T1•         | سكالات يادشده                                | ياسخ به الا   |
| TIT         | م: سواسر عالم ماده يک حقيقت واحد و گذرا است  | نتيجة سوء     |
| ۳۱۶         | وع حرکت                                      | فصل نهم: موض  |
| T15         | موضوع در هو حرکت                             | دليل نزوم     |
| ۳۱۸         | مرکت در حرکتهای طولی و عرضی                  | موضوع −       |
| <b>YY 1</b> |                                              | لتايج بحث     |
| <b>٣</b> ٧1 | ست: حركت بسيط و حركت مركب                    | تيجة لخ       |
| <b>YYY</b>  | : حوکت نوونی هرگز روی نسی دهد                | نتيجة دوم     |
| <b>٣</b> ٧٣ | م: هر حرکتی دارای بدایت و نهایت است          | نتيجة سو      |
| <b>ተ</b> ነ∨ | رَک يا فاعل حرکت                             | فصل دهم: محر  |
| MYV.        | حرکت جو هري.                                 | محرک در       |
| ΥΥA         | ِ حَرِكَتَهَايُ عَرِضَيَ دُرُ عَرِضَ لَازَمِ | محرک در       |
| rt4         | ِ حرکتهای عرضی در عرض مفارق                  | محرٌ ک در     |
| ۲۳۴         | مانزرمانزر                                   | فصل بازدهم: ز |

| YT*                                    | اثبات زمان به عنوان قممتصل غيرقان                    |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| <b>***</b> *****                       | نتايج بحث                                            |
| ٣٣۶                                    | ننیجهٔ نخست: هر حرکتی زمانی ویژه خود دارد            |
| ۲۳۷                                    | نتيجة دوم: نسبت زمان به حركت نسبت معيّن به مبهم است. |
| TTA                                    | نتيجة سوم: پي در پي در آمدن «آنات» محال است          |
| YY4                                    | ننيجة چهارم: نحوة ارتباط اشيا با رمان گوناگون است    |
| Y\$1                                   | نتيجة پنجم: زمان جزء نخستين و جزء آخرين ندارد        |
| TT1                                    | نتیجهٔ ششم: چیزی بر زمان تقدم زمانی ندارد            |
| TT1                                    | نتیجهٔ هفتم: حرکت مشترک و مادهٔ مشترک در جهان ماذی   |
| ************************************** | باداوري: توصيحي دربارهٔ «دهر» و «سرمد»               |
| TTV                                    | فصل دوازدهم: معنای سرعت و بُطْوُ [ = تندی و کندی ]   |
| <b>****</b>                            | اصطلاحات گوناگون سرعت اسسسسسسسس                      |
| <b>۳</b> የለ                            | سرعت و بطؤ دو مفهوم نسبي و غير مثقابل اند            |
| TOT                                    | قصل سيزدهم: سكون                                     |
| TOT                                    | مفهوم سکون و نسبت میان سکون و حرکت                   |
| <b>ተ</b> ልቶ                            | سكنون مطلق مصداق نداره                               |
| <b>ፕ</b> ዕዓ                            | فصل چهاردهم: اقسام حرکت                              |
| ٣۶.                                    | سخنی در پایان                                        |
| <b>79.</b>                             | بحشي دربارهٔ قوه به معناي ميداً فعلي                 |
| <b>Υ</b> ۶\                            | نقد تعريف متكلمان از قلوت                            |
| <b>TFY</b> .                           | نغد برخى از سخنان متكلمان دربارهٔ اقدرت              |

#### مرحلة دهم: سبق و لحوق، و قدم و حدوث

| ۳۷٠               | ۱ ـ تقادم و تأخر زنبی                               |
|-------------------|-----------------------------------------------------|
| TVT               | رابطهٔ تَقَدُم و أأخر با مسئلهٔ تشكيك               |
| TYY               | ۲ ـ تقدم و تأخر به شرف                              |
| TVT               | ۳_تقلم و تأخر زماني                                 |
| TVT.              | ۴ ,تقدم و تأخر طبعي                                 |
| YY6               | ٥-تقدَم و تأخر علَى                                 |
| TY0               | ۶_نقدم و تأخر به تجوهو.                             |
| TVF               | ۷ ـ ثقدم و تأخر دهری                                |
| TVY               | ٨ـ تقدم و تأخر به حقيقت و مجاز                      |
| <b>*****</b>      | ٩ ـ تقدم و تأخر به حق                               |
| YAY,              | فصل دوم: ملاک سبق و لحوق در هر یک از اقسام آن       |
| TAT               | ملاک تقدم و تأخر رتبي                               |
| TAT               | ملاک نقدم و تأخر به شوف                             |
| TAT               | ملاک نقدم و تأخر زماني                              |
| TAT               | ملاک تقدم و تأخر طبعی                               |
| نقدم طبعینام طبعی | بورسی نظریه شیخ اشراق دربارهٔ ارجاع تقدم زمانی به ت |
| <b>****</b>       | ملاک تقدم و تأخر علّی                               |
| YAV               | ملاک تقدم و تأخر به تحوهر                           |
| TAX               | ملاک تقدم و تأخر دهری                               |
| TAA               | ملاک تقدم و تأخر به حقیقت                           |
| TA9               | ملاک نقدم و تأخر به حق                              |
| r4r               | فصل سوم: معيّت [ = باهمي]                           |
| T\$Y              | تەرىف مىيت                                          |
| T1T               | اقسام معتبت                                         |

| <b>79</b> 7. | فسل چهارم: معنای حدوث و قدم و اقسام ان |
|--------------|----------------------------------------|
| ۲۹۷          | معناي عرفي حدوث و قدم                  |
| <b>٣</b> ٩٨  | اصطلاح فلسفي حدوث و قدم                |
| ۴۰۱          | فصل پنجم: حدوث و قدم زماني.            |
| 4.4          | بِلدَآوِرِي                            |
| *+V          | فصل ششج: حدوث و قدم ذاتي               |
| *·v          | اثبات حدوت ذاتي ممكنات                 |
| 7.9          | سانی دیگر برای حدوث ذائی ممکنات        |
| *1·          | دو نکته                                |
| 414          | فصل هفتم: حدوث و قدم به حق             |
| ۴۱۵          | فصل هشتم: حدوث و قدم دهري              |
| *19          | رفع پک توهم                            |

مرحلة هشتم:

# علت و معلول

مشتمل بر بانزده فصل

## في اثبات العلية و المعلولية و انهما في الوجود

[1] قد تقدّم أنّ الماهية في حدّ ذاتها لا موجودة و لا معدومة. فيهي متساوية النسبة إلى الوجود و العدم. فهي في رجحان أحد الجانبين لها ميحتاجة إلى غيرها للخارج من ذاتها. و أمّ ترجّع أحد الجانبين لا لمرجّع من ذاتها و لا من غيرها فالعفل الصريح يُحيله.

[1] وعرفت سابقاً أنّ القول بحاجتها في عدمها إلى غيرها نوعٌ من التجوّز. حقيقته أنّ ارتفاع الغير الذي تحتاج إليه في وجودها لا ينفك عن ارتفاع وجودها، لمكان توقّف وجودها على وجوده، و من المعلوء أنّ هذا التوقف على وجود الغير لأنّ المعدوم لا شبئكة ثم.

[٣] فهذا الوجود المتوقّف عليه تسمّيه علّةً. و الشيء الذي يَـتوقّف عـلى العـلّة معلولاً له.

[14] ثمّ إنّ مجعول العلّة و الأثر الذي تضعه في المعلول هو إمّا وجود السعلول أو ماهيّته أو صيرورة ماهيّته موجودة. لكن يستحيل أن يكون السجعول هو الساهيّة لساتقدّم أنّها اعتباريّة، و الذي يستفيد، المعلول من علّته أمسر أصيل. صلى أنّ العليّة والمعلوليّة رابطة عينيّة خاصّة بين المعلول و علّته، و إلّا لكان كلّ شيء علّةً لكلّ شيء. وكلّ شيء معلولاً لكلّ شيء، والماهيّة لا رابطة ببنها في ذاتها و بين غيره.

ويستحيل أن بكون المعجول هو الصيرورة، لأنّ الأثر العينيّ الأصيل حينئذٍ هـ والصيرورة التي هو أمر نسبيّ قائم بطرفين، والماهيّة ووجودها اعتباريّان على الفرض، ومن المحال أن يقوم أمر عينيّ أصيل بطرفين اعتباريين، وإذا استحال كون المجعول هو الماهيّة اوالصيرورة تعيّن أنّ المجعول هو الوجود، وهو المطلوب.

[4] فقد تبيّن منا تقدّم أوّلاً أنّ هناك علّةً و معلولاً. و شانياً أنّ كـلّ مـمكن فـهو معلول. و ثالثاً أنّ العليّة و السعلوليّة رابطة وجوديّة بين المـعلول و عـلَته. و أنّ هـذه الرابطة دائرة بين وجود المعلول و وجود العلة، و إن كان التوقّف و الحاجة و الفقر ربما تُنسب إلى الماهيّة.

فمستقرّ الحاجة و الفقر بالأصالة هو وجود المعلول. و ماهيّته محتاجة بتبعد.

[8] و رابعاً أنّه إذكانت الحاجة و الفقر بالأصالة للوجود المعلول، و هو محتاج في ذاته و إلّا لكانت الحاجة عارضةً و كان مستغنياً في ذاته و لا معلوليّة مع الاستغناء. فذات الوجود المعلول عين الحاجة، أي إنّه غير مستقلٌ في ذاته، قائم بعلته التي همي المفضة له.

و يتحصّل من ذلك أنّ وجود المعلول بقياسه إلى علّته وجود رابطٌ موجود في غيره. و بالنظر إلى ماهيّته التي يطرد عنها العدم وجودٌ في نفسه جوهريٌّ أو عرضيٌّ على ما تقتضيه حال ماهيّته.

#### در اثبات علیت و معلولیت و این که این دو در «وجود» است

#### [1] اثبات عليت ومعلوليت

[تعبیرهای فلاسفه از قانون علیت مختلف و در بسیاری موارد مسامحه آمیز است. در ذیل به پارهای از قضایایی که به عنوان قانون علیت ارائه شده، اشاره می شود:

۱ ـ هر حادثهای دارای علت است:

۲\_هر موجودي علتي دارد؛

٣ ـ هر معلولي نيازمند علت است:

۴ ـ هر موجود وابستهای دارای علت است:

۵\_هر موجود ضعيفي محتاج به خلت است.

اما آنچه در این جا موردنظر حضرت علامه شه است و برمبنای آن سخن میگوید. آن است که قانون علیت عبارت است از این که: «ماهبت در وجو د و عدم خود نیازمند غیر می باشد.» استدلال ایشان برای اثبات این قانون کلی بدین شرح است ):

همان طور که در گذشته بیان شد، ماهیت در مرتبهٔ ذات خود، ایعنی آنگاه که آن را به تنهایی و بدون هیچ ضمیمهای در اظر میگیریم و به عبارتی: آنگاه که آن را «من حیث هی هی» لحاظ میکنیم آنه موجود است و نه معدوم. [زیرا وجود و عدم عین و یا جزء ذات هیچ ماهیتی نیست.] پس ماهیت (در موتبهٔ ذات خود إنسبتش با وجود و عدم یک سان است، (نه افتضای هستی دارد و نه اقتضای نیستی، بلکه می توانید موجود باشد و می تواند موجود نیاشد. [بنابراین، ماهبت برای آنکه یکی از دوطرفِ [وجود و عدم]برایش رجحان یابد، نیازمند امری سرون از ذات خود می باشد.

اگرگفته شود: ما می پذیریم که ماهیت نسبت به وجود و عدم لااقتضا سی باشد و قلما ماهیت نمی تواند مرجح وجود و یا عدم خودش باشد، اما نیاز ماهیت به خیر خودش را ضروری نمی دانیم و می گوییم: شاید وجود و یا عدم، خود وه خود. برای ماهیت رجحان و تعین می یابد و ماهیت بدان متصف می گردد.]

[حضرت عبلامه یخ در پناسخ بنه این قوهم و پنرای تکنمیل اما تا الال خنویش می فرماید:] رجحان یافتن یکی از دوطرف [وجود و عدم]. بدون موجنحی از ذات ماهیت و یا از بیرون ذات، به حکم صریح عفل محال و ممننع می باشد.

[استدلال حضرت علامه فله برای اثبات قانون علیت و این که ماهیت در هستی و نیستی خویش نباز مند غیر می باشد، مبتلی بر دو مقدمه، بدین شرح است:

۱ ماهیت نمی تواند و جود و یا عدم را برای خود رجحان دهد و یکنی از آنها را برای خود متعین سازد، زیرا نسبتش به و جود و عدم پکسان است و نسبت به همیچ کدام اقتضایی ندارد.

۲ ـ تو تجع بدون مرج ح محال است، زیبرا عقل به طور مسریح و رو نسن اذصان دارد که: اگر نسبت یک شیء به دو جیز یک سان باشا، محال است که یکی از آن دو چیز، خود به خود و بدون دخالت هیچ عاملی. برای آن شیء رجحان باید و متعین شود. اصل محال بودن تر تجع بدون مرجع، از بدیهی ترین احکام عقال نظری است.

نتیجهٔ این دو مقدمه آن است که: «ماهیت در وجود و عدم نیاز مند عاملی بیرون از ذات خویش است، تا وجود و با عدم را برای آن رجحان دهد.» و ایس هسمان قانون علمت است. ا

#### [7] علیت و معلولیت تنها در «وجود» است

[در بیان قانون علیت گفته شد که: هماهیت هم در وجود و هم در عدم، نیاز مند غیر میباشده، ما] همان طور که پیش از این بیان شد، این سخن که: هماهیت در عدم و نیستی نیازمند غیر میباشده نرخی مجاز است؛ [بعنی چنین نیست که ماهیت معدوم و اقعاً معتاج و نیاز مند غیر و عامشی در ورای ماهیت باشد که در او مؤثر بوده و سبب معدوم بودن آن شده باشد.] حقیقتی که در پس این مجاز نهفته است [و مصحح این گفتار مجازی شده آن است که زایل شدن عاملی که ماهیت در وجود خود نیازمند آن میباشد، ملازم با زاین شدن وجود ماهیت است؛ [یعنی ملازم با معدوم شدن ماهیت است؛ [یعنی ملازم با معدوم شدن ماهیت است؛ ایعنی ملازم با معدوم شدن ماهیت است؛ ایعنی ملازم با معدوم شدن ماهیت

[حاصل آنکه وقتی گفته می شود: علت عدم روشنایی اتباق آن است که جربان برق قطع شده است، ایس چنین نیست که واقع آدر خمارج تأثیر و تأثیر و علیت و معلولیتی در کار باشد و حقیقتاً عدم جریان برق علت عدم روشنایی اتباق بناشد. بلکه واقع آن است که وجود نور و روشنایی در اتاق متوقف و وابسته به جریان برق است و لذا اگر جریان برق قطع شود، نور و روشنایی نیز زایل می گردد؛ یعنی ملازمه ای میان عدم جریان برق و عدم روشنایی اتباق برقرار می باشد و از ایس ملازمه به این صورت تعبیر می شود که: عدم جریان برق علت عدم روشنایی اتباق است.

همچنین روشن است که طرف ایس وابستگی، وجبود آن عامل پیرونی است [دیعنی وجود ماهیت متوقف بر وجود آن عامل است نه بر عدم آن، چرا که معدوم شینیتی ندارد. (معدوم، لاشی، و پوچ است، لذا معنا ندار دکه نیازی را برطرف سازد و تأثیری در غیر داشته باشد و بهطور کلی طرف احتیاج واقع شود. بنابرایس، علت و معلول همیشه دو امر وجودی خواهند بود.]

#### [33] تعریف علت ومعلول

[واژهٔ لاعلت ادر کلمات فلاسفه به دوصورت به کار می رود و دو اصطلاح متفاوت دارد که یکی از آنها اعلم از دیگری می باشد. معنای عام علت عبارت است از: اموجودی که موجود دیگر متوقف بر آن است. ابه بیان دیگر: اموجودی که تحقق یافتن موجود دیگر بدون آن محال است. ابنابراین اصطلاح، هرچیزی که به بخوی در تحقق شیء دیگر نقش داشته باشد. علّت آن شیء محسوب می شود، اعم از آنکه مُعدّ باشد، یا شرط باشد و یا سایر علل ناقصه.

معنای خاص علت عبارت است از: «سوجودی که برای تحقق یافتن موجود دیگر کفایت میکند.» بنابراین اصطلاح، تنها وقتی می توان گفت: «الف» علت «ب» است که همانگونه که از عدم «الف» عدم «ب» لازم می آید، از وجود «الف» نیز وجود «ب» لازم آید. در حالی که بنابر اصطلاح نخست، همین اندازه که از عدم «الف» عدم «ب» لازم آید، برای علت بودن «الف» نسبت به «ب» کافی است.

البته گاهی مراد از واژهٔ «خلت» خصوص علت فاعلی است؛ یعنی آنچه واقعیت و هویت معلول را افاضه میکند. مانند آنجا که گفته سی شود: میان علت و معلول سنخیت برقرار است و یا معلول عین ربط به علت است و یا وجود علت شدیدتر و قوی تر از وجود معلول است. در همهٔ این موارد مقصود از علت، علت فاعلی است؛ بعنی آنچه حقیقت و واقعیت معلول را جعل و افاضه میکند.

تعریفی که حضرت علامه در این جا برای علت ذکر میکنند بیان اصطلاح خام آن است. ایشان در تعریف علت و معلول می فرمایند:

[هر گاه دو چیز را درنظر بگیریم که وجود یکی وابسته و متوقف بر وجود دیگری است] آن وجودی را که شیء وابسته به آن میباشد، «علت» و آن شیء را که وابسته به علت است، «معلول» مینامیم.

[البته موجود وابسته (معلول) تنها از همان جهت وابستگی و فقط نسبت به موجودی که وابسته به آن است «معلول» نامیده می شود، نه از جهت دیگر و نه نسبت به موجود دیگر. هم چنین علت از همان جهتی که موجود دیگری وابسته به آن است و نسبت به همان موجود، «علت» نامیده می شود، نه از هر جهت و نسبت به هر موجودی به عبارت دیگر: در تعریف علت و معلول باید قید حیثیت را در نظر گرفت و چنین گفت: «العلّه امر یتوقّف علیه امر آخر بما آنّه متوقّف علیه، والمعلول اسر بتوقّف علیه، والمعلول اسر بتوقّف علیه امر آخر بما آنّه متوقّف علیه، والمعلول اسر بتوقّف علیه امر آخر بما آنّه متوقّف علیه، والمعلول اسر بتوقّف علیه امر آخر بما آنّه متوقّف علیه امر آخر بما آنّه متوقّف علیه، والمعلول اسر بتوقّف علیه امر آخر بما آنّه متوقّف علی امر آخر بما آنّه متوقّف علی امر آخر بما آنّه متوقّف علیه امر آخر بما آنّه متوقّف علی امر آخر بما آنّه متوقّف علی امر آخر بما آنّه متوقّف علی امر آخر بما آنّه متوقّف علیه امر آخر به امر آخر بما آنّه متوقّف علی امر آخر به امر آخ

#### [۴] مجعول همان وجود معلول است'

[سؤالی که در این جا مطرح می شود آن است که «مجعول علت» چیست؟ یسعنی آنچه را علت جعل می کند و به آن تحقق می بخشد چیست؟ به عبارتی، آنچه اؤلاً و باللذات از علت صادر می شود و اثر حقیقی علت است، چیست؟ توضیح این که: وقتی علت است، چیست؟ توضیح این که: وقتی علت فاعنی معلول را ایجاد می کند و به آن تحقق می بخشد، یک هویت خارجی را محقق می سازد و نه بیشتر؛ یعنی آنچه از علت صادر می شود یک چیز است، اما ما از آن یک چیز مفاهیم متعادی را انتزاع می کنیم که عبارت است از: وجود، ماهیت و اند انساف ماهیت به وجود. مثلاً وقتی حرارت در خارج ایجاد می شود، یک شیء واحد در خارج تحقق می باید که اولاً موجود است، ثانیاً حرارت است و ثنائناً آن حرارت منصف به وجود است.

ا . بر ، كند مصباح يردي، آموزش فلسمه، ج ٢، ص ١٧، و تعليقة على نهاية العكمة، شعارة ٢٣١.

۲. چون مسئلهٔ اججل ۱۰ رسمالی است که مسئفاگردر کتاب های فلسفی مطرح گشته مسئد حضرت علامه ناد را در این جا در این جهان با در این روشن گشت که معلول و آنچه که در عدت دوقف دارد. همان رجوه است، نه ماهیت و نه امصاف ماهیت به وجود. به هر حال علت تکرار مطلب ابطال دیگر اقوال و اقامهٔ دلیل بر دول حق می بشد.

بحث فعلی ها در این است که کدام یک از این سه امر را علت اولاً و بالذات جعل و ایجاد میکند و کدام یک از اینها حقیقتاً متعلق جعل نیست، بلکه از مجعول واقسعی انتزاع می شود. حضر ب علامه نه همالند دیگر پیروان حکمت متعالیه. معتقد است که آنچه از علت صادر می شود و مجعول بالذات علت می باشد همان و جود م ملول است، نه ماهیت معلول و نه انصاف ماهیت معلول به وجود وی مدعای خویش را به این صورت آثبات میکنند: ]

مجعول علت، یعنی اثری که علت در معلول قرار میدهد، [از سه حال بمیرون نیست:] یا وجود معلول است، به ماهیت و یا اتصاف ماهیت معلول به وجود [یعنی همان نسبت و ربطی که میان ماهیت و و جود معلول برقرار می شود و از آن به «صیرورةالماهیة موجودةً» (صوجودشدن ماهیت) تعبیر میگودد.]

دلیل بر مجعول نبودن ماهیت: محال است که مجعول علت همان ماهیتِ معلول باشد، زیرا ممانطور که گذشت ماهیت امری اعتباری است، در حالی که آنجه معلول از علت خریش دریافت میکند، امری اصیل است. [توضیح ایس که معلول حقیقت و هویت خویش را از علت دریافت میکند و از طرفی، معلول امری اصیل و واقعیت داربودن و مرتبهای از خارج را اشغال میکند. بنابراین، آنچه را علت افاضه میکند قطعاً امری اصیل و واقعیت دار میباشد. و چون ماهیت امری اعتباری است که ذهن آن را از واقعیت خارجی انتزاع میکند، نسمی توان آن را مجعول بانذات علت داست.]

[دئیل دوم بر این که نمی توان مجعول علت را ماهیت معلول دانست ایس که:] علیت و معلولیت یک رابطهٔ عینی خاص میان معلول و علتش است در برا در غیر این صورت، هر چیزی می توانست علت هرچیزی باشد و هر چیزی می توانست معلول هرچیزی واقع شود در حالی که ماهیت در ذات خودش هیچ رابطه ای با غیر خودش ندارد. [توضیح اینکه: معلول - چنانکه در پایان همین فصل بیان خواهد شد - عین ارتباط و تعلق و وابستگی به علت است؛ یعنی نفس افسافه به علت است، آن هم افسافهٔ اشراقی نه اضافهٔ مقولی؛ یعنی جنین نیست که در خارج دو چیز باشد که ذاناً مستقل از یک دیگر باشند و آداگاه اضافهای بر انها طاری گشته باشد. در این صورت. ذات معلول مستقل و بی نباز از علت خواهد بود. در حالی که معلول به تمام ذات و تمام هویت خود وابسته به علت است.

از طرفی ماهیت فی حد داته و من حیث هی هی، چیزی جز خودش نیست. امری است کاملاً مباین و مستقل از هر چیز دیگر، به بیان دیگر: ماهیت دانش همان خودش است، هویتش همان جنس و فصل ماهیت در نظر بگیریم داز جنس و فصل ماهیت در نظر بگیریم داز جمله از تباط با علت دزاید بر ذات ماهیت خواهد بود. بنابراین، هیچگاه نمی توان ماهیت را معلول و مجعول بانذات علت در نظر گرفت.]

دلیل بر مجعول نبودن صیرورت: هم چنین محال است که مجعول علت همان صیروت. [یعنی انعماف ماهیت به وجود و نسبت میان ماهیت و وجود] باشد، زیرا در این صورت اثر و اقعی و اصیل [که از علّت تراوش می کند] همان صیرورت خواهد بود که امری نسبی و قائم به دوطرف [یعنی وجود و ساهیت] می باشد. در نتیجه ماهیت و وجود آزیرا فقط یک امر از علت صادر می شود و همان هم اصیل می باشد و چون فرض کرده ایم آن امر اصیل عبارت است از: «نسبت میان وجود و منهبت» در نتیجه خود وجود و ماهیت اعتباری خواهند بود.] در حالی که امکان ندارد امری و اقعی و اصیل به دو طرف اعتباری متکی باشد. [بنابراین نمی توان نسبت میان ماهیت و وجود را همان ماهیت و یا نسبت میان ماهیت و وجود را همان ماهیت و یا نسبت میان ماهیت و با نسبت میان ماهیت و وجود را همان ماهیت و یا نسبت میان ماهیت و ایم باتوجه به این که مجعول علت را نمی توان همان ماهیت و یا نسبت میان ماهیت و با نسبت میان میان ماهیت و با نسبت میان ماهید و با نسبت میان ماهیت و با نسبت میان ماهید و با نسبت میان ماهید و با نسبت میان ماهیت و با نسبت میان ماهیت و با نسبت میان ماهید و با نسبت و با نسبت میان ماهید و با نسبت میان ماهید و با نسبت میان ماهید و با نسبت و با

باتوجه به اینکه مجعول علت را نمی توان همان ماهیت و یا نسبت میان ماهیت و وجود دانست، مشخص می شود که مجعول همان وجود است و ایس همان نسیجهٔ مطلوب ماست.

#### [۵] نتایج بحث

۱ دور خارج علت و معلولی تحقق دارد. [زیرا بنابر برهانی که در آغاز فصل بیان شد، هر ماهیتی در وجود و هستی خود نیازمند علت میباشد؛ از سوی دیگر، هر انسان سلیمالذهنی اذعان دارد که در خارج ماهیاتی تحقق دارد: سنگی هست، آب و خاک و انسانی هست و .... از انضمام این دو مقدمه به یک دبگر این نتیجه به دست می آید که: رابطهٔ علبت و معلولیت در جهان بیرون، میان پارهای از انتیا بنا نسی، ینا اشیای دیگر بر قرار میباشد.]

۲ هر ممکنی معلول است. [زیرا امکان به معنای تساوی نسبت شی، به وجود و عدم میباشد و چیزی که نسبنش به وجود و عدم یکسان است، برای اتصاف به هر یک از آنها به یک مرجح بیرونی به نام علت نیاز دارد. پس همر ممکنی معلول غیرخودش میباشد.]

#### فقر و وابستگی حقیقتاً از آن وجود معلول است

۳ علیت و معلولیت یک رابطهٔ وجودی میان معلول و علتش است و طرفین این رابطه را وجود علت و وجود معلول تشکیل می دهد، [نه ساهیت معلول و ماهیت علت]؛ اگرچه در پارهای از تعبیرها وابستگی و نیاز و فقر به ماهیت نسبت داده می شود [و مثلاً گفته می شود: ماهیت شیء محتاج علت می باشد. اما این کلام تعبیر دقیق و متقنی نیست. [

بنابراين، أنْ جه إحقيقتاً محتاج و نيازمند است و] جايگاه اصلى فقر و وابستگى

١. جنانكه در آغار همين فصل در كلام حضرت علامه الأآماده است: «فهي داي الماهرة في رجحان احدالجائين الها محتاجة الي طير ماك.

می باشد، ه مان وجود معلول است و ماهیتِ معلول به تبع ا وجودش محتاج و نیاز مند می باشد. [پس اگر گفته شود: ماهیت «الف» نیاز مند علت است، این اسناد مجازی است و از باب وصف به حال متعلق موصوف می باشد.]

[توضیح مطلب آن است که: بنابر انحصار اصالت در وجود، که رکن رکین حکمت متعالیه است، ماهیت امری اعتباری میباشد و هرگز حقیقتاً و واقعاً متصف به موجودیت نمیگردد. اتصاف ماهیت به موجودیت و تحقق ـ چنانکه در مرحله نخست گذشت ـ وصف به حال متعلق موصوف است. ماهیت اساساً از حریم ارتباط با علت بر کنار است. نه وجود علت، وجود ماهیت را رجحان می دهد و نه عدم علت، عدم ماهیت را رجحان می دهد و نه عدم علت، می کند و آنگاه که ذهن ناچار می شود که به وجود ماهیتی حکم کند. و مشلاً بگوید: می کند و آنگاه که ذهن ناچار می شود که به وجود ماهیتی حکم کند. و مشلاً بگوید: هدرخت موجود است» این تساوی مجازاً از بین رفته است، نه حقیقتاً. در حقیقت، این است. بس آن چه حقیقتاً مرتبط با علت و وابسته به آن است، بلکه عبن ار نباط و وابسته به آن است، بلکه عبن ار نباط و وابسته یه آن است، بلکه عبن ار نباط و وابسته یه آن است، بلکه عبن ار نباط و وابستگی به علت است، همان وجود معلول میباشد. از این جا دانسته می شود بر هانی که در آغاز بحث برای اثبات علیت و معلولیت بیان شد، با اصالت ماهیت تناسب که در آغاز بحث برای اثبات علیت و معلولیت بیان شد، با اصالت ماهیت تناسب دارد، نه با اصالت وجود؛ چنان که استاد مطهری می قرمایند:

«ابن طرز استدلال، که از قدیم ترین ازمنه تا عصر حاضر موردقبول حکما بوده، ففط روی نظریه اصالت ماهیت صحیح است، که ماهیت را قابل موجودیت و معدودیت و معلولیت واقعی می داند و هر یک از مفهوم وجود و عدم را مفهومی اعتباری می داند که از دو حالت مختلف ماهیت انزاع می شود. ۱۳

۱. ظاهراً مقصود از «پنبمه» در کلام حضرت علامه «با مرضه» است و تنوشیحاتی که در شنوح آمنده است؛ نیز ایر همین اساس می،اشد.

۲. ر.ک: اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج ۲، ص ۱۹۷.

#### [۶] وجود معلول عين فقر و ربط به علت است

\* دانستیم که نیازمندی و وابستگی اصالتاً از آن وجود معلول است. (نه مناهیت معلول:) از طرفی، وجود معلول در ذاتش نیازمند علت میباشد. چراکه اگر در ذاتش نیاز مند علت نیاشد نیازمندی، عارض برذات آن بوده و معلول در ذات خودش بی نیاز از علت خواهد بود، در حالی که بی نیازی با معلولیت جمع نمی شود. بنابراین، ذات وجود معلول عین نیازمندی است؛ یعنی وجود معلول در ذات خود استقلالی ندارد و وابسته به علتش، که وجود آن را افاضه کرده است، میباشد.

ابه بیان دیگر: چنین نیست که معلولیت عارض و جود معلول شده باشد؛ بادین صورت که وجودی باشد و بعد صفت احتیاج و معلولیت بر آن عارض شده باشد. درچنین فرضی و جود موردنظر ذاتاً بی نیاز از علت است، جراکه قبل از عروص مدفت فقر و نیاز، آن و جود تحقق داشته است و نیازی به علت مداشته است، درحالی که معلولیت به معنای وابستگی به غیر است و مامی نیازی از غیر جمع نمی شود. پس جنین و جودی نمی تواند معلول باشد.]

از مطلب فوق نتیجه گرفته می شود که: وجود معلول، آنگاه که با عنتش سنجیده خود، یک وجود رابط و موجود فی غیره می باشد، [زیرا از تباط معلول با علت همان نیاز و حاجت معلول به علت است. و چون ثابت گشت که نباز و حاجت در ذات و جود معلول استقرار دارد و عین وجود آن می باشد، ربط و ار نباط با علت نیز در ذات و جود معلول مستقر بوده و عین وجود آن می باشد.] و آنگاه که به ماهیتی که و جود معلول از آن طرد عدم می کند نظر شود، وجود فی نفسهٔ جوهری و یا عرضی خواهد بود، تا ماهیتی کدام را اقتضا کند.

#### [1] الفصل الثاني

# في انقسامات العلَّة

تنقسم العلّمة إلى تامّمة و ناقصة. فالعلّمة التامّمة هي التي تشتمل على جميع ما يُتوقّف عليه المعلول. بحبث لا يبقى للمعلول معها إلّا أن يتخقق، و العلّمة النماقصة همي التمي تشتمل على بعض ما يُتوقّف عليه المعلول في تحقّقه، لا على جميعه.

و تفترقان بأنُ العلّة التامّة يلزم من وجودها وجود المعلول. كما سيأتي، و من عدمها عدمه. و العلّة الناقصة لا يلزم من وجودها وجود المعلول. لكن يلزم من عدمها عدمه. لمكان توقّف السعلول عليها و على غيرها. و ليعلم أنٌ عدم العلّة. سواء كانت علّةُ تامّةُ أو ناقصةٌ، علّةُ تامّةٌ لعدم المعلول.

[٣] وتنقسم أيضاً إلى الواحدة و الكثيرة. لأنّ المعلول من لوازم وجود العلّة و
 اللازم قد يكون أعمّ.

171 و تنقسم أيضاً إلى بسيطة و مركّبة، و البسيطة ما لا جزء لها، و المركّبة خلافها. والبسيطة قد تكون بسيطة بحسب الخارج كالعقل و الأعراض، و قمد تكون بسيطة بحسب العقل. و هي ما لا تركّب فيه خارجاً من مادّة و صورة و لا عقلاً من جنس و فصل، و أبسط البسائط ما لا تركّب فيه من وجود و ماهيّة، و هو الواجب تعالى.

 [۴] وتنقسم أيضاً إلى قريبة و بعيدة. فالقريبة ما لا واسطة بينها و بين معلولها و البعيدة ما كانت بينها و بين معلولها واسطة كعلّة العلّة. [۵] وتنقسم أيضاً إلى داخلية و خارجية، فالداخلية هى المادة بالنسبة إلى المركب منها و من الصورة، و هي التي بها الشيء بالقوّة، و الصورة بالنسبة إلى المركب، و هي التي بها الشيء بالفعل. و تسميّان علني الفوام.

[۶] والخارجيّة هي الفاعل. و هو الذي يصدر عنه المعلول. و الغاية و هي التسي يصدر لأجلها المعلول و تسمّيان علَّتي الوجود و سيأتي بيانها.

و تنقسم أيضاً إلى علل حقيقيّة و علل معدّة، و شأن المعدّات تـقريب السادّة إلى إفاضة القاعل بإعدادها لقبولها، كانصرام القطعات الزمانيّة السقرّية للمادّة إلى حدوث ما بحدث فيها من الحرادث.

#### اقسام علت

#### علت تام وعلت ناقص

علت بر دو قسمت است: تام و ناقص العبلک تنام» عبارت است از عنتی کنه هرآنچه را معنول إبرای تحقق یافتن]بدان نیازمند است دربر دارد؛ به گونهای کنه معنول با وجود آن علّت، گریزی از تحقق نخواهد داشت (؛ یعنی وجودش و اجب و ضروری می گردد. (و اعلت نافص» عبارت است از علتی که تنها بارهای از آنچه را معنول برای تحقق یافتن بدان نیازمند است دربر دارد، نه همهٔ آن را.

تفوت میان علت تام و علت نافص در آن است که وجود علت تام مستازم وجود معلول نیست، بلکه معلول می باشد، در حالی که وجود علت ناقص مستازم وجود معلول نیست، بلکه تنها عدم آن مستازم عدم معلول می باشد، چراکه معلول هم به علت ناقص نیاز مند و وابسته است و هم به غیر آن. [پس چون وجود معلول، علاوه بر علت ناقص، به شیء و یا اشیای دیگر نیز نیازمند است، علت ناقص به تنهایی برای تحقق آن کفایت نسی کند و مسئلزم وجود آن نسی باشد و چون وجود معلول، علاوه بر امور دیگر، بر علت ناقص مسئلزم عدم معلول علت ناقص مسئلزم عدم معلول خواهد بود. این حکم اخیر، میان علت تام و عنت ناقص مشتری است، لذا حضرت علامه می و خواه علت ناهص،

[برای عدم معلول کافی است و عدم معلول را قطعی و ضر وری میگرداند و در یک. کلمه: عدم علث]علت تام است برای عدم معلول.

#### [2] علت واحد وكثير

هم چنین علت نقسیم می شود به علت واحد و کثیر. [توضیح این که: گاهی یک معلول تنها از موجود خاص و معینی پدید می آید؛ به گونهای که اگر آن موجود معین تحقق نیابد. هیچ موجود دیگری نمی تواند نقش آن را در به وجود آوردن معلول موردنظر ایفا کند؛ در این صورت آن علت را عملت واحده و یا «علت منحصر» می خوانند. اما گاهی چندچیز هرکدام مستقلاً و به صورت عملی البادل می توانند معلولی را ایجاد کنند؛ مانند جریان الکتریکی در سیم برق، حرکت مکانیکی و فعل و انفعالات شیمیایی که هرکدام مستقلاً می توانند حرارت را به وجود آورند. بنابراین، حرارت دارای «علت های کثیر» می باشد. چنین علت هایی را «علل جانشین پذیر» نیز می باشد.

إحضرت علامه ظه در مفام تعلیل این که یک معلول می تواند علت های متعددی، به نحو علی البدل داشته باشد، می فرمایند: معلول از لوازم وجود عملت است و لازم گاهی اعلم می باشد. [لازم اعلم یک شیء، آن است که دارای ملزومات متعددی می باشد و با تحقق هر یک از آنها تحقق می بابد؛ مانند: زوجیت که لازم اعلم عدد ده است؛ در برابر لازم خاص که تنها دارای یک ملزوم می باشد؛ مانند: قابلیت انقسام به بنج و پنج، که لازم خاص عدد ده می باشد.

معلول نیز از لوازم علت محسوب می شود، لذا گاهی لازم خاص یک علت است و گاهی لازم اعم آن می باشد. حال اگر معلول لازم خاص یک علت باشد، آن علت، علتِ منحصر خواهد بود و اگر لازم اعم آن باشد آن علت، علت جانشین پذیر خواهد

#### [3] علت بسيط و مركب

هم چنین علت به بسیط و مرکب تقسیم می شود.

اعلت بسیطا آن است که جزء ندارد و اعدات مرکب آن است که دارای جزء میباشد. [اجزای علت مرکب گاهی اجزای خارجی اند؛ مانند عداتهای مادی که مرکب از ماده و صورت خارجی میباشند و گاهی علت مرکب اجزای خارجی ندارد، اما عقل آن را تحلیل میکند و برای آن جنس و فصلی درنظر میگیرد؛ مانند مجردات نام غیر از خدای متعال و گاهی علت مرکب نه تنها ماده و صورت خارجی ندارد، بلکه ماده و صورت عقلی و در نتیجه جنس و فصل عقلی نیز ندارد، اما در عین حال ذهن آن را به وجود و ماهیت تحلیل میکند و از این جهت مرکب به شمار می رود، در برابر هریک از اقدام علت مرکب، یک قسم از اقسام عدلت بسیط قرار دارد؛ چنان که حضرت علامه شمی فرمایند:]

علت بسیط گاهی به لحاظ خارج بسیط می باشد، ایعنی جزء خارجی ندارد؛ إمانند عقل و اعراض و گاهی به لحاظ تحلیل های عقلی بسیط می باشد و آن علتی است که از ماده و صورت خارجی و نیز جنس و فصل عقلی تشکیل نشده است؛ و بسیط ترین علت آن است که [نه تنها عقل آن را به جنس و فصل تحلیل نمی کند، به ایکه آن را به وجود و ماهبت نیز تحلیل نمی کند؛ یعنی إمرکب از وجود و ماهیت نمی باشد: و این ویژگی تنها از آن واجب تعالی می باشد.

#### [4] علت قريب وبعيد

همچنین علت تقسیم می شود به علت قریب (= بنی واسطه او علت بعید [=بنی واسطه ای نیست (۱ یعنی =باواسطه) اعلت قریب، آن است که مبان او معلوئش واسطه ای نیست (۱ یعنی علتی است که مستقیماً و بدون وساطت چیزی در معلوئش اثر میکند، و آن را ایجاد

می نماید؛ مانند تأثیر انسان در حرکت دست خودش. او اعلت بعیده آن است که منان او و معلوفش [یک یا چند] و اسطه در کار است، مانند علت علت. ا مثلاً انسان با یک و اسطه علت است حرکت قلمی که در دست دارد. و با دو و اسطه علت است برای نوشته ای که در دهن خواننده نوشته ای که در دهن خواننده بدید می آید. ا

#### [4] علت داخلی و علت خارجی

علت، همچنین به دا طی و خارجی منقسم سیشود. (علت داخلی آن است که با معلول متحد میگودد و در ضمن وجود آن باقی میماند. (علت داخیلی، خبود بس دوقسم میباشد:

۱ ماده نسبت به [نوعی که] مرکب از ماده و صورت [می باشد. ماده همان چیزی است که حبثیت قوه و استعداد شیء را تأمین میکند. به دیگر بیان: [ماده چیزی است که شیء به واسطهٔ آن بالقوه می باشد. [چنین چیزی اگر با صورت سنجیده شود، ماده برای آن سی باشد، و اگر با آن چه از آن و صورت ترکیب می شود، یعنی با نوع، مقایسه شود، علت مادی برای آن خواهد بود. و در یک کنمه: هما به الشیء بالقوه ماده است برای صورت و علت مادی است برای نوع. [

۲-صورت نسبت به [نوع که]مرکب از ماده و صورت (میباشد). صورت خبارت است از آنچه شی، به واسطهٔ آن بالفعل میباشد. [آنچه جنبه فعلیت شی، را تشکیل میدهد، اگر با ماده منجیده شود، صورت میباشد و اگر با مجسوع ماده و صورت سنجیده شود.]

علتهای داخلی را «علل قوام» لیز مینامند، [زیرا جزء ذاتِ معلول! لد و مقوّم ماهبت آن مرباشند.]

اعلت خارجي» [علتي است كه وجود أن بيرون از وجود معلول ميباشد و أن]

#### ېر دو قسم است:

١ ـ فاعل؛ و أن عبارت است از أن يعه معلول از أن بديد مي أيد.

 ۲ فایت: و آن عبارت است از آنچه معلول به خاطر آن پدید می آید (؛ مانند هدفی که انسان برای افعال اختیاری خودش در نظر می گیرد و بسرای رسیدن به آن، کارهایش را انجام می دهد. (

علت فاعلى و علت غايي را «علل و جود» مي نامند. شرح اين اقسام چهارگانه [در همين مرحله]خواهد بود.

### [6] علل حقيقي و علل مُعدّ

علت اهم چنین تقسیم می شود به حقیقی و معدّ. [اعلت حقیقی ا عبارت است از موجودی که و جود معلول وابستگی حقیقی به آن دارد؛ به گونه ای که جدایی معلول از آن محال می باشد؛ مانند علمت نقس برای اراده و صورت های دهنی که نمی توانند جدا از نقس تحقق بایند و یا باقی بمانند. و «علت معدّلا عبارت است از آن چه در فراهم آور دن زمینهٔ پیدایش معلول مؤثر می باشد، ولی وجود معلول وابستگی حقیقی و جدایی ناپذیر به آن ندارد. ایشان معدّات آن است که آمادگی پذیرش فیض از علت فاعلی را در ماده پذیر هی آورند و بدین وسینه ماده را به افاضهٔ وجود از فاعل نزدیک می سازند: مانند گذشت قطعات زمان [و سیری شدن ساعتها، روزها و ماهها]که می سازند: مانند گذشت قطعات زمان [و سیری شدن ساعتها، روزها و ماهها]که

ا . مقدم در این غسیم علم به معنی عالم و مجازی آن م پاشد که طال حقیقی و غیر فاقیقی: هنردو را انساس - میگردد.

دو تعریف علب معند گورد، الذ ، المعند مو ما بترقف تمعمول علی عدمه بعد وجوده ، در برایی علب حقیقی که
 در تعریف آن آور ده الد اهی ما بتروقف علیها وجود المعلول بحث بعام باشداهها، اثبته معد اصطلاح د، کوی نیر
 دارد. ر.ک. تعلیقهٔ محقق سیرواری بر دستور ح ۱۰ می ۱۳۳ و ج ۱۵ می ۶۹.

[نکته لازم در اینجا آن است که: علیت امور معلاً و زمینه ساز نسبت به حادثه ای که این امور زمینه ساز تحقق آن در ماده اند، مجازی و بالعرض است؛ به هسین دلیل علل معلاً قابل انفکاک از آن حادثه می باشناد، اما از آنجا که در پس هر ما باللعرض یک مابالذات نهفته است، در این جانیز در پس این علیت صحازی یک علیت حقیقی وجود دارد و آن عبارت است از: علیت امور معلاً نسبت به نفس استعداد ماده برای پذیرش حادثهٔ جدید. پس امور معلاً اگر با نفس استعداد سنجیده شوند نسبت به آن، علت معلاً بشسار علت حقیقی اند؛ و اگر به هسته له مقایسه شوند نسبت به آن، علت معلاً بشسار می روند.]

# فى وجوب وجود المعلول عند وجود علّته التّامة و وجوب وجود العلّة عند وجود معلولها

[1] وهذا وجوب بالقياس غير الوجوب الغيريّ الذي تقدّم في مسألة: «الشيء ما لم يجب لم يوجّد».

[۲] أمّا وجوب وجود المعلول عند وجود علّته النامّة. فلأنّه لو لم يجب وجوده عند وجود علّته النامّة النامّة، فامّا أن تكون عدمه مع وجود العلّة النامّة، فامّا أن تكون علمة عدمه ـ و هي عدم العلّة ـ متحققة و علّة وجوده موجودة، كان فيه اجتماع النقيضين. و هما علّه الوجود و عدمها، و إن لم تكن علّة عدمه متحقّقة كان في ذلك تحقّق عدمه من غير علّة، و هو محال.

وكذا لو لم يجب عدمه عند عدم علّته لجاز وجوده، و لو قرض وجوده مع تحقّق علمة عدمه. و هي عدم علّة الوجود، فان كانت علّة الوجود موجودة اجتمع النقيضان و هما علّة الوجود و عدمها الذي هو علّة العدم، و إن لم تكن علّة الوجود سوجودةً لزم وجود المعلول مع عدم وجود علته.

[٣] برهان آخر، لازم توقَّف وجود المعلول على وجود العلّة امتناع وجود المعلول مع عدم العلّة. و بتعبير آخر: كون عدم العلّة علّة موجبة لعدم المعلول، و تموقُفُ هذا المعلول الذي هو عدم المعلول على علّته التي هي عدم العلّة لازمه امتناعه بالعدامها،

أي وجوب وجود السعلول عند وجود علَّته. فافهم ذلك.

[4] فإن قلت: الذي تستدعيه حاجة السكن إلى المرجّح و حوقُف وجوده عملى وجود علّم تامّةٍ هو استلزام وجود العلّم الثامّة في أيّ وعام كانت وجود المعلول في الله وعام كان. و أمّا كون المعلول و العلّم معين في الوجود من غير انفكاك في الوعاء فلا. فلم لا يجوز أن توجد العلم مستلزمة لوجود السعلول و لا معلول بعد، ثم تنعدم العلّم ثم يوجد السعلول بعد برهم و لا علّم في الوجود؟ او تكون العلّم التامّم موجودة و لا وجود للمعلول بعد، ثم يستح لها أن توجد المعلول فتوجده؟ و هذا فيما كانت العلّم النامّم فاعلةً بالاختيار بمكان من الوضوح.

[6] قلت: لا معنى لتخلّل العدم بين وجود العلّة التامّة و وجود معلولها بأيُ نسحو فرض، فقد تقدم أنّ توقف وجود المعلول على وجود العلّة إنمّا يتمّ سراسطة وجوديّة عينيّة يكون وجود المعلول معها وجوداً رابطاً قائم الذات بوجود العلّة التامّة السستقلّ ففرض وجود المعلول في وعادٍ و علّته التامّةُ معدومة فيه فرضُ تحقّق الوجود الرابط و لا مستقلٌ معه يقومه. و ذلك خلف ظاهر. و فرض وجود العلة التامّة و لا وجود لمعلوله بعد فرض وجود مستقلً مقوم بالفعل و لا رابط له يقوّمه بعد. و ذلك خلف ظاهر.

[9] وأمّا حديث الاختيار، نقد زعم قوم أنّ الفاعل السخنار كالإنسان مثلاً بالنسبة إلى أفعاله الاختياريّة علّة تستوي نسبتها إلى الفعل و الترك، فله أن يرجّح ماشاء منهما من غير إيجاب، لتساوي النسبة وهو خطأ، فليس الإنسان الفاعل باختياره علّة تستمة للفعل، بل هو علّة ناقصة، و له علل ناقصة أخرى، كالمادّة و حضورها، و اتحاد زمسان حضورها مع زمان الفعل، و استقامة الجوارح الفعّالة و مطاوعتها، و الداعي إلى الفعل، و الإرادة، و أمور أخرى كثيرة إذا اجمعت صارت علّة تامّة يجب معها الفعل، و أمّا الإنسان نفسه فجزء من أجزاء العلّة التامّة، نسبة الفعل إليه بالإمكان دون الوجوب، و الكلام في إيجاب العلّة التامّة لا مطلق العلّة.

على أنَّ تجويز استوا، نسبة الفاعل المختار إلى الفعل و عدمه إنكار لرابطة العلَّيَّة.

ولازمه نجويز عليّة كلّ شيء لكلّ شيءٍ و معلوليّة كلّ شيء لكلّ شيءٍ.

[٧] فإم قلت: هب أنّ الانسان الفاعل المختار ليس سعلّة عامّة، لكعن الواجب عرّاسمه عاعل مختر، وهو علّة تأمّة لما سواه، وكون العالم واجماً بالنسبة إليه يعافي حدوثه الزمائي.

وئذلك اختار قوم أنّ فعل المختار لايحتاج إلى مرجّح، واختار بعضهم أنّ الإرادة مرجّحة بذاتها لاحاجة معها إلى مرجّع آخر، واختار جمع أنّ الواجب تعالى عالِم بجميع المعلومات، فما علم منه أنّه ممكن سيقع يفعله، وما علم منه أنّه محال لايقع لايفعله، واختار آخرون أنّ أفعاله تعالى تابعة للمصالح و إن كنّا غير عالمين بها، فما كان منها ذا مصلحة في وقت تفوت لو لم يفعله في ذلك الوقت فعله في ذلك الوقت دون غيره.

[A] قلت: معنى كونه تعالى فاعلاً مختاراً أنّه ليس وراءه تعالى شيءٌ يُجبره على فعل أو ترك فيوجبه عليه. فإنّ الشيء المفروض إمّا معلول له و إمّا غير معلول. و الثاني محال. لأنّه واجب آخر أو فعل لواجب آخر، و أدلّة التوحيد تبطله، و الأوّل أيضاً محال، لاستلزامه تأثير السعلول بوجوده القائم بالعلّة الستأخّر عنها في وجود علّته التي يستفيض عنها الوجود، فكون الواجب تعالى مختاراً في فعله لا ينافي إيجابه الفعل ينافى كونه مختاراً فيه.

[9] وأمّا حدوث العالم، بمعنى ما سوى الواجب، حدوثاً زمانيّاً. فسعنى حدوث العالم حدوثاً زمانيّاً كونه مسبوقاً بقطعة من الزصان خالية من العالم ليس معه إلّا الواجب تعالى و لا خبر عن العالم يعدُ، و الحال أنّ طبيعة الزمان طبيعة كميّة مسكنة موجودة معلولة للواجب تعالى و من فعله، فهو من العالم، و لا معنى لكون العالم، و فيم الزمان، حادثاً زمانيّاً مسبوقاً بعدم زماني، و لا قبل زمانيّاً خارجاً من الزمان.

[+1] وقد استشعر بعضهم بالإشكال، فدفعه بدعوى أنَّ الزمان أصر اعتباريّ و هميّ غير موجود. وهومردود بأنَّ دعوى كونه اعتبار بّأ و هميًا أعتراف بعدم الحدوث الزمانيّ حفيفةً. ودفع الإشكال بعضهم بأنّ الزمان حقيقةٌ منتزعة من ذات الواجب تعالى من حيث بقائه. ورُدّ بأنّ لازمه التغيّر في ذات الواجب تعالى وتقدّس، فإنّ المنتزع عين المنتزع منه. وكون الزمان متغيراً بالذات ضروريّ. وأُجيب عنه بأنّ من الجمائز أن يخالف المنتزعُ المنتزعُ المنتزعُ منه بعدم المطابّقة. وهيو ميردود بأنّ تنجويز المنغايرة بيين المنتزع والمنتزع منه من السفيطة، ويبطل معه العلم من رأس. على أنّ فيه اعترافاً بيطلان أصل الدعوي.

[11] وأمّا قول القائل بجواز أن يختار الفاعل المختار أحد الأمرين الستساويين دون الآخر لا لمرجّح يرجّحه، و قد مثلوا له بالهارب من السبع، إذا عَـنَّ له طسريقان متساويان، فأنّه يختار أحد هما لا لسرجّح.

[۱۲] فقيه أنّه دعوى من غير دليل، و قد تقدّمت الحجّة أنّ الصمكن المتساوى المجانبين يحتاج في ترجُّح أحد الجانبين إلى مرجّح، فإن قيل: إنّ السرجّح هو الفاعل مثلاً بإرادته، كما مرّ في مثال الهارب من السبع، أُجيب بأنّ مرجعه إلى القول الآتي، وسيأتي بطلانه. و أمّا مثال الهارب من السبع فعمنوع، بل الهارب المذكور على فرض النساوي من جميع الجهات يقف في موضعه و لا يتحرّك أصلاً.

على أنَ جواز ترجُّع السمكن من غير مرجّح ينسدُ به طريق إثبات الصانع تعالى.

[١٣] و أمّا قول القائل: إنّ الإرادة مرجّحة بذاتها يتعيّن بها أحد الأفعال المتساوية من غير حاجة إلى مرجّع آخر. ففيه أنّ الارادة لو رُجّحت الفعلَ فإنمّا تُرجّحه بتعلّقها به. لكن أصل تعلّقها بأحد الامور المتساوية الجهات محال. و دعوى أنّ من خاصة الإرادة ترجيح أحد الأفعال المتساوية، لا محصّل لها، لأنّها صفة نفسانية علميّة لا تستحقّق إلّا مضافة إلى متعلّقها الذي رجّحه العلمُ السابق لها، فما لم يرجّع العلمُ السابق متعلّق الإرادة حتى يترجّع بها فعل.

[۱۴] وأمّا قول من قال: «إنّه تعالى عالِم بجميع المعلومات. فما علم منها أنّه سيقع يفعله، و ما علم منها أنّه لايقع لايفعله، وبعبارة أُخرى. ماعَلم أنّــه مــــكن فــعله، دون المحال». ففيه أنّ الإمكان لازم الماهيّة و الماهيّة متوقّفة في انتزاعيها عبلى تبحقّق الوجود، و وجود الشيء متوقّف على ترجيح السرجّع. فبالعلم ببالإمكان مستأخّر عن السرجّع بمراتب، فلايكون مرجّحاً.

[10] وأمّا قول من قال: «إنّ أفعاله تعالى غير خالية عن المصالح و إن كنّا لا نعلم بها، فما كان منها ذا مصلحة في وقت يغوت لو لم يقعله في ذلك الوقت أخّره إلى ذلك الوقت»، فقيه حصافاً إلى ورود ما أورد على القبول السبابق عليه أنّ المصلحة المغروضة السرتبطة بالوقت الخاص لأيّ فعل من أفعاله كيفما فرضت ذاتُ ماهيّة مسكنة. لا واجبة ولاممتنعة، فهى نظيرة الأفعال ذوات المصلحة من فعله تعالى. فمجموع ما سواه تعالى من المصالح و ذرات المصالح فعل له تعالى لا يعتدَّى طور الإمكان، و لا يستغني عن علة مرجّحة هي علّة تامّة، و ليس هناك وراء الممكن إلّا الواجب تعالى، فهو العلّة التامّة الموجبة لمجموع فعله، لامرجّح له سواه.

[18] نعم لمَناكان العالَم مركباً ذا أجزاء لبعضها تِسبُ وجوديّة إلى بعض، جاز أن يقف وجود بعض أجزائه في موقف الترجيح لوجود بـعض، لكـنّ الجـسيع يـنتهي إلى السبب الواحد الذي لا سبب سواه. و لا مرجّع غيره و هو الواجب عرّ اسمه.

[17] فقد تحصّل من جميع ما تقدّم أنّ المعلول يجب وجوده عند وجود العلّة التامّة، وبعض من لم يجد بدّاً من إيجاب العلّة التامّة لمعلولها قال بأنّ علّة العالم هي إرادة الواجب دون ذاته تعالى، وهو أسخف ما قبل في هذا العقام، فإنّ العراد بإرادته إن كانت هي الإرادة الذاتيّة كانت عين الذات، وكان القول بعليّة الإرادة عين القول بعليّة الإرادة الفعليّة وهي الذات، و هو يفرق بينهما بقبول أحد هما وردّ الآخر، و إن كانت هي الإرادة الفعليّة وهي من صفات الفعل الخارجة من الذات كانت أحد الممكنات وراء العالم، و نستنتج منها وجود أحد الممكنات. هذا.

[۱۸] وأمّا مسألة وجوب وجود العلّة عند وجود المعلول، فلأنّه لو لم تكن العلّة واجبة الوجود عند وجود السعلول لكانت ممكنةً. إذ تقدير امتناعها يرتفع بأدنى توجّه.

و إذكانت ممكنة كانت جائزة العدم. و السعلول موجود قائم الوجود بها، و لازمه وجود المعلول بلا علّة.

[19] فإن قلت: السعلول محتاج إلى العلَّة حدوثاً لا يقاءً فمن الجائز أن تنعدم العلَّة بعد حدوث المعلول و يبقى المعلول على حاله.

[٣٠] قلت: هو مبنيَّ على ما ذهب إليه قوم من أنَّ حاجة المعلول إلى العلّة في الحدوث دون البقاء، فإذا حدث المعلول بإيجاد العلّة انقطعت الحاجة إليها. و مثلّوا له بالبناء و البنّاء، فإنّ البنّاء علّة للبناء، فإذا بنى وقام البناءُ على ساق ارتفعت حاجته إلى البنّاء، و لم يضرّه عدمُه.

[٢١] وهو مردود بأن الحاجة إلى العلّة خاصة لازمة للماهيّة؛ لإمكانها في تلبّسها بالوجود أو العدم. و الماهيّة بإمكانها محفوظة في حالة البـقاء، كـما أنّـها محفوظة في حالة الحدوث، فيجب وجود العلّة في حالة البقاء كـما يـجب وجودها في حالة الحدوث.

على أنَّه قد تقدّم أنَّ وجود المعلول بالنسبة إلى العلَّة وجود رابطٌ قــائم بــها غــير مـــتقلُ عنها، فلواستغنى عن العلَّة بقاءً كان مــــثقلاً عنها غيرَ قائم بها. هذا خلف.

[٢٢] برهان آخر: قال في الأسفار: «و هذا \_ يعني كون علّة الحاجة إلى العلة هي المحدوث \_ أيضاً باطل، لأنّا إذا حلّنا الحدوث بالعدم السابق والوجود اللاحق وكون ذلك الوجود بعد العدم، و تفخّصنا عن علّة الافتقار إلى الفاعل أهي أحد الأمور الثلاثة أم أمر رابع معاير لها؟ لم يبق من الأقسام شيء إلّا النسم الرابع. أمّا العدم السابق فلأنّه نفيٌ محض لا يصلح للعليّة. و أمّا الوجود فلأنّه صفتقر إلى الإيجاد المسبوق بالاحتياج إلى الوجود المتوقّف على علّة الحاجة إليه، فلو جعلنا العلّة هي الوجود لزم توقّف الشي، على نفسه بمراتب. و أمّا الحدوث فلا فتقاره إلى الوجود، لأنّه كيفيّة و صفة له، و قد علمت افتقار الوجود إلى علّة الافتقار بمراتب، فلو كان الحدوث على الحاجة لتقدّم على نفسه بمراتب، فعلّة الافتقار زائدة على ما ذكرت». (ج ٢ ص ٢٠٣)

[٣٣] وقد اندفعت بما تقدّم مزعمة أخرى لبعضهم، و هي قولهم: إنَّ من شهرط صحّة الفعل سبق العدم، و السراد بالسبق السبق الزماني، و معصّله أنَّ المعلول بما أنّه فعل لعلّته أن يكون حادثُ زمانيَّ. و علّلوه بأنَّ دوام وجود الشيء لا ينجامع حاجته. ولازم هذا القول أيضاً عدم وجود السعلول عند وجود العلّة.

[۲۴] وجد الاندفاع أن علّة الحاجة إلى العلّة هي الإمكان و هو لازم الساهيّة. و الماهيّة مع المعلول كيفما فرض وجودها، من غير قرق بين الوجود الدائم و غيره.

[٢٥] على أنَّ وجود المعلول رابطُ بالنسبة إلى العلّة قائم بها غير مستقلٌ عنها، ومن الممتنع أن يتقلب مستغنياً عن السستقلُ الذي يقوم به. سواء كان دائماً أو منقطعاً. [٢٦] على أنَّ لازم هذا القول خروج الزمان من أفق المسكنات، و قد تـقدّمت جهات فسادد.

# وجوب وجود معلول در ظرف وجود علت و وجوب وجود علت در ظرف وجود معلول

[1] وجوبی که در این جا مطرح است وجوب بالقیاس است، نه وجوب غیری و آنچه در [فصل پنجم از مرحلهٔ چهارم تحت عنوان] «الشیء عالم تیجِبُ لم یـوجُدٌ» بیان شد، وجوب غبری معلول بود. [بنابراین، نباید مطلبی که در این جابیان می شود با آنچه در آن بحث بیان شد، آمیخته شود، زیرا وجوب غبری اوَلاً یک وصف نفسی است، برخلاف وجوب بالقیاس که وصفی اضافی و نسبی م ی اشد. اشانیا وجوب غیری وصف ویژهٔ معلول است، اما وجوب بالقیاس وصفی است که هم معلول بدان متصف می شود و هم علت ا

### [٢] اثبات وجوب وجود معلول در ظرف وجود علت تامه

دلیل اول: دلیل نخست بر این که وجود معلول در ظرف وجود علت تنامهاش و وجود علت تنامهاش و اجب و خدوری است. آن است که: اگر وجود معلول در ظرف وجود علت تامهاش و اجب نباشد، عدم معلول جایز و سمکن خواهد بود: [در نتیجه فرض عدم معلول در

۱. برای توضیح بیشتر ر. کن همین توستار، فصل درم از مرحلهٔ جهارم.

ظرف وجود علت تامهاش فرضي صحيح و معقول ميباشد.] حال اگر فـرض كـنيم معلول با وجود علت تامه، معدوم باشد [از دو حال بيرون نيست:]

۱ ـ یا در همان حال که علتِ وجودِ معلول موجود میباشد، علت عدم معلول ـ که همان عدم علّت نامهٔ وجود معلول است ـ نیز تحقق دارد؛ در این صورت اجتماع نقیضین لازم می آید، که عبارتند از: علت وجودِ [معلول او عدم علت وجودِ [معلول. یعنی باید هم علت وجود معلول تحقق داشته باشد و هم تحقق نداشته باشد.]

 ۲ و یا علت عدم معلول محقق نسیباشد؛ در این صورت معلول، بی آن که علت عدمش تحقق یافته باشد. معدوم شده است و این محال است.

[همانگونه که وجود معلول در ظرف وجود علت تامهاش واجب میباشد، عدم معلول نیز در ظرف عدم علت تامهاش واجب و ضروری میباشد، زیرا] اگر عدم معلول نیز در ظرف عدم علتش واجب نباشد، وجود معلول جایز و ممکن خواهد بود. [بنابراین، فرض وجود معلول در چنین شرایعلی کاملاً معقول خواهد بود.] حال اگر فرض کنیم معلول با آنکه علت عدمش که همان عدم علت تامهٔ وجودش است تحقق دارد موجود میباشد، [از دو حال بیرون نیست:]

۱ ـ یا علت و جود معلول مو جود میباشد؛ که در این صورت اجتماع نقیضین لازم می آید که عبار تند از: علت و جود [معلول] و عدم علت و جود [معلول]که همان علت عدم [معلول] میباشد.

۲ و یا علت و جودِ معلول موجود نمی باشد، که در این صنورت متعلول بندون علت موجود شده است.

[۳] دلیل دوم: [در این برهان حضرت علامه ا باتوجه به امتناع و جود معلول در ظرف عدم علتی، را ظرف و جود علت) را اشرف عدم علتش، مدعای خویش (و جوب و جود معلول در ظرف و خده آن است که وجود معلول در ظرف عدم علتش ممتنع باشد، [زیرا اگر معلول در ظرف عدم علتش معتش

بتواند موجود شود: ديگر بيازمند علت و متوقف بر آن نخواهد بود. ] به ديگر بيان: (الازمهٔ توقف وجود معلول بر وجود علت آن است كه ] عندم عللت. عندي تنامه و ايجابكنندهٔ عدم معلول باشد. [بنابراين، اعدم معلول، خودش «معلول» عدم علت خواهد بود.]

[حال می گوییم: ] لازمهٔ توقف داشتن این معلول دوم مکه همان علم معلول اول است میر حلت دوم مکه همان عدم علت اول است مان است که تحقق این معلول در صورت نبود علتش ممتنع باشد ( مزیر چنان) که در آغاز این برهان آوردیم، لازمه توقف داشتن معلول بر علت آن است که تحقق معلول در ظرف عدم عنتش مستنع باشد. ] یعنی لازمهاش آن است که وجود معلول اول در ظرف وجود علتش واجب و ضروری باشد. [زیرا معلول دوم همان عدم معلول اول: و علت دوم همان اعدم علت اول» است؛ از طرفی امتناع یک شیء همان دوجود با عدم آن شیء است. با علت اول، است؛ از طرفی امتناع یک شیء همان دوجوب عدم عدم آن شیء است. با بابراین، نبودن حلت دوم همان اول» میباشد که مساوی است با وجود علت اول، میباشد که مساوی است با که مساوی با دوجوب وجود معلول اول» است که مساوی با دوجوب وجود معلول اول» است با وجوب وجود معلول اول در فرض وجود فرض عدم عنت دوم، مساوی است با وجوب وجود معلول اول در فرض وجود علتش. ادقت شود.

احاصل استدلال فوق آن است که: معنای علیت و معلولیت آن است که: اوجود معلول متوقف بر وجود علت می باشده، از این قضیه دو گزارهٔ دیگر استنتاج می شود: ۱ عدم علت تامه، علت نامهٔ عدم معلول است.

٢ ـ معلول درصورت نبودن علت نامه، ممتنع مي باشد.

و چون در قضیهٔ نخست ثابت شد که «عدم علت تامه» علت تامه است و عدم معلول» معلول آن می باشد، می نوانیم در قضیهٔ دوم «عدم علت تامه» را در جای علت تامه و «عدم معلول» را در مکان معلول قرار دهیم و قضیهٔ ذیل را نتیجه بگیریم: ٣-١١عام معلول: درصورت لبودن العلم علت تامه الممتنع ميباشلا.

و چون دامتناع عدم معلول ده سان دوجوب و جود معلول داست دو نیز دابودن عدم علت المده همان دوجود علت تامه است. می توان با جازگزین کردن هر پک از ایس معادلها در قضیهٔ سوم، اتیجه گرفت که: دو جود معلول در صورت وجود علت المد واجب می باشد. دو این همان نتیجهٔ مورد نظر ماست ]

#### 040

ا ۱۴ احضرت علامه نم پس از اقامه دو دلیل برای البات و جوب و جود معلول در فارف و جود علت نامه. پیش از آن که ادلهٔ مدعای دوم حکمه، یعنی و جوب و جود علت در ظرف و جود معلول، را بیان کنند، می پردازند به اقل و بررسی پاره ای از شبهات که منکلمان در برابر این رأی فلاد فه اطهار داشته اند. انگیرهٔ اصلی در از راز این شبهات که منکلمان در برابر این رأی فلاد فه اطهار داشته اند. انگیرهٔ اصلی در از راز این شبهات به قاعدهٔ فلسفی فوق (و جوب و جود و علول در ظرف و جود علت تامه) این است که متکلمان قاعدهٔ یادشده را با حدوث زمانی عالم و نیز با اختیار فاعل های مختار، به و یژه خدای متعال، ناسازگر می دانستند. ایشان معتقد بودند که میان قاعدهٔ فوق و قایم زمانی بودن علم و نیز فاعل موجب و مجبور بودن خدای ستمال ملازمه برقرار است؛ لذا برای خلاصی از این محذور ها دست به چاره جویی هایی زده اند.

گاهی در اصل قاعدهٔ فوق اشکیک کردند و تلازم و تعارن علت تامه با معاول را الکار نمودند و گاهی فاعل مخیار را از موضوع آن قاعده بیرون دانسته و گفتند: علیت و معلولیت و نیز تلازم و نقارن میان علت و معلولیت و نیز تلازم و نقارن میان علت و معلولی منحصر به ماده و مادیات است و غیرماده ماذند نفس انسان و ذات باری، نسبت به اثار خود فاعل است، نه علت و اگر هم بپذیریم نسبت میان عالمت و معلول، نسبت ضروری و تخافه دایدر است، نخواهیم بذیره شد و معلول، نسبت ضروری و تخافه دایدر است، نخواهیم باشد.

گروهی دیگر، به قبول این که رابطهٔ میان قاعل محتار و آثارش رابطهٔ علَی و معلولی است، قاعدهٔ فوق را در مورد آنها جاری للدانستند و طال به تلخصیص در آن قناعده شدند و چارهجوشیهای دیگری برای رهایی از این مشکل بیان داشتهانید. اکنون سیپردازیم به نقل این شبهات و پاسخ آنها. ا

0 \* \*

#### یک اشکال به دلیل دوم

ممکن است گفته شود: [ما می پذیریم که ممکن به مرجع نیاز دارد و وجودش متوقف و وابسته به وجود علت تامهاش می باشد، اما می گوییم:] تنها چیزی که نیاز ممکن به مرجع و متوقف بودن وجودش بر وجود علت تامه (به اثبات می رساند و خواهان آن سی باشد. آن است که: او جود علت تامه در هر ظرفی که باشد. مستنزم وجود معلول است، در هو ظرفی که باشد». اما این که معلول و علت معیت و تقارن وجودی با یک دیگر داشته باشند و در یک ظرف موجود باشند، از این طریق قابل وجودی با یک دیگر داشته باشند و در یک ظرف موجود باشند، از این طریق قابل اثبات نیست.

[توضيح اينكه: فلاسفه با تمسك به متوقف بو دن وجود معلول بر وجود علت. درصددند دو چيز را توأمان به اثبات رسانند:

۱ روجوب بالقیاس معلول نسبت به علت تامه و این که علت تامه مستلزم معلول میباشد.

۳ معیّت و تقارن علت تامه و معلول؛ بدین معناکه اگر معنول و علت تامه و یا یکی از اجزای آن، از امور زمانمند باشند، وجود علت تامه و معلول، لزوماً همزمان و مفارن با هم خواهند بود و هرگز از یک دیگر جدا نخواهند شد و این همان چیزی است که لفظ احمده در عبارت: «وجوب وجود المعلول عند وجود علّته التاللّةِ»، و لفظ «ظرف» در عبارت «وجوب وجود معلول در ظرف وجود علت تامه» بیانگرآن میاشد.

متكلمان در مقابل ميگو يند: توقف و وابستگي وجود معلول به وجود علت تامه

تنها امر اول را اثبات می کند؛ یعنی این را که یک رابطهٔ ضروری و تخلف ناپذیر میان علت نامه و معلول برقرار می باشد؛ بدین صورت که اگر علت تامه تحقق یابد، معاول قطعاً تحقق خواهد بافت، اما امر دوم را اثبات نمی کند و در نتیجه ضرورتی ندارد که تحقق معلول مقارن و هم زمان با تحقق علت تامه باشد. ایشان می گویند: ] جرا روا نباشد که علت، در حالی که مستلزم و جود معلول است، تحقق یابد، اما معلول هنوز بهوجود نیامده باشد و آنگاه علت معلوم گردد و معلون، پس از گذشت مدت زمانی، در حالی که علت شامهٔ «الف» در حالی که علتش تحقق ندارد، به و جود آید. [مثلاً در روز شسبه علت شامهٔ «الف» تحقق می یابد و سپس معدوم می گردد، اما «الف» در آن زمان هم چنان معدوم می باشد، تحقق می یابد، اما معلول هنوز و پس از گذشت مدتی در روز چهار شنبه، در حالی که علتش دیگر شحقق ندارد، به و جود می آید.] و نیز چرا روا نباشد که عنت شامه تحقق یابد، اما معلول هنون و بهو جود نیامده باشد و آنگاه پس از گذشت مدت زمانی، علت شامه بخواهد آن را به و جود آورد. این فرض اخیر در مواردی که علت نامه ایجاد کند، و در نتیجه آن را به و جود آورد. این فرض اخیر در مواردی که علت نامه فاعل مختار است، کاملاً روشن می باشد.

[فرق میان دو فرض یادشده آن است که در فرض نخست، علت تامه و معلول در هیمهٔ چزئی از زمان با هم مشترک لیستند؛ برخلاف فرض دوم که عنت تامه در هیمهٔ زمان وجود معلول موجود است، اگرچه معلول در همهٔ زمان وجود علت تامه وجود ندارد، بلکه تنها در برخی از آن موجود میباشد.]

#### [4] ياسخ به اشكال فوق

در پاسخ به این اشکال میگوییم: معنا ندارد که میان وجود علت نامه و وجلود معلولش، عدم متخلل گردد، به هر شکل که فرض شود [؛ خواه به ایل صدورت که علت نامه در یک زمان تحقق یابد و آنگاه معدوم شود و سپس معلولش به وجود آیاد و خواه به این صورت که علت نامه تحقق یابد و مدت زمانی را بدون معلول سپری

سازد ر آنگاه معلولش را بموجود آورد این دو فرص و هر فرض دیگری که در ان، انفکاک مین علت تامه و معلولش نصو یو شده باشد. فرخی هایی نامهقرل اند. إزیبرا پیش از این [در فصل اول از همین سرحنه ] ریان شد که تو قف و جود معلول بروجرد علت او وابستگی اش به آن ] تنها به واسطهٔ یک پدوند و جودی واقعی تمام می گردد؛ پیرندی که و جود معلول با آن. یک و جود رابط و متکی به و جود مستقل علت تاه ماش می باشد.

إنو ضبيح اين كه: اگر رابطهٔ عليت و «علوليت فقط رابط» ي دهني بود كه ذهن ما آن را ميان دو مفهوم و يا دو ماهيت بر قرار مي ساخت، مي توانستيم الفكاك ميان عللت تامه ي معلول را روا بدانيم و ضرورت تقارن و همزماني مبان انها را الكار كنيم اما ما در قصل نخست روشن سنختيم كه رابطهٔ عليت و معلونيت ييوندي سيني و واقعي است. كه با قطع نظر از فعانيت ذهن آدمي، ميان وجود علت و و جود معلون ، رقران مي باشده پيوندي كه به سوجب آن وجود معلول شعاعي از هستي عنت و پر نوي از آن محسوب مي شود، پيوندي كه به سوب آن معلول ، جلوه اي از خدت و از مودي از آن عحسوب مي شود، پيوندي كه به سوب آن معلول ، جلوه اي از خدت و از مودي از آن عحسوب مي شود، پيوندي كه به سوب آن معلول ، جلوه اي از خدت و از مودي از آن

بنابراین، فرص و جود معلول در ظرفی که عنت تامهاش در آن معدوم میباشد، [در حقیقت] فرض احقق او جرد رابطه است بدون او جود مستقلی اک بندان فنوام بخشند و این خلفی آشکار است. [زیرا از طرفی فرض کرده ایم که و جرد تحقیهافته. یک دو جود رابطه است؛ و جنودی است که بنالفعل متقوم به یک و جنود مستقل میباشد؛ از طرف دیگر فرض کرده ایم و جود استقلی که بدان قوام بخشد همراه با ان تحقق ندارد.]

و انبز افرض وجود علت تامه در حالی که هنوز معلولش تبحقق نیافته است. فرض [تحقق داشین اوجودی است که مستقل بوده و بالفعل مقوّم [معلول خویش] میباشد. درحانی که هنوز معلونی که بدان فوام بادشد، ندارد و این صابعی آشکار است. [زیرا فرض کردهایم چبزی که در حال تأثیر و هستی،خشی است. تحقق دارد، اما در عین حال افرش و فعلش هنوز تحقق ندارد.]

#### بررسی نظریهٔ پارهای از متکلمان دربارهٔ نسبت میان فعل و فاعل مختار

[۶] [همانگونه که اشاره کردیم برخی از میتکنمان گدان کودهانید ضهرورت بالقیاس معنول نسبت به علت تامه با سختار بودن فاعل منافات دارد و از این رو برای فرار از جبر گفتهاند که در فاعل سختار، نسبت میان فاطل و فعل نسبت امکانی است و رابطهٔ ضروری میان آن دو بر فراز نمی باشاد. در واقع بین گروه معتقدند درجایی که علت داردی اختیار و اراده است. با آنکه علت تامه و حبود دارد، اسا و جبود معنول ضرورت و و جوب ندارد، بلکه هم چنان نسبتش به و جود و عدم یک سان است و فاعل با مشیت و فرادهٔ خویش و جود و یا علم آن را رجحان می دهند. حضرت علامه در این قسمت این نظر به را مطرح ساخته و به آن باسخ می دهند.

کروهی پنداشته اند فاعن دختار ، مانند انسان نسبت به افعال اختیاری اش علت زنامه ای آلاست که نسبت به فعل و ترک مساوی میباشد؛ زیعنی نسبت میان او و فعنش نسبت امکانی است، نه نسبت و جویی از این رو ، او می تواند هر یک از فعل و نرک را که وخواهد، وجحان بخشد، بدون آن که ایجاب و ضرور تی در کار باشد، چرا که نسبت او به فعار و ترک یک سان است.

ا به عقیلهٔ این گروه، فانون ضرورت علی و معلولی و به عبارت دیگر: وج وب باقیاس علت و معلول، شامل فاحل مختار نمیشود، زیبرا در اینن صدورت صدور

قرد دانله کروچه در مین دس و نیاماد است. اما با به ضافه شود. زاد از از گرده یا چند صرورت بالفیاس معمولی
 در اما علیت نامه است. نه مطلق هفت و نالیاً: حصوره با هدامه در در اساخ به این نظریه مرکوبند؛ و هو خطا.
 فلیس الاقتصار باحثیاره علیه نامهٔ اساق نیز در در نافه ۱۳۵ مین کوبد: هذا: ففت: هب ان لامدن العامل المختار
 لیس بعله نامه

اراده و اختیار باتی نخواهد ماند. پس نمی توان گفت رابطهٔ میان فاعل مختار و فعلش یک رابطهٔ ضروری است، بلکه باید افعان نمود که رابطهٔ میان آنها امکانی است.]

اما این سخن باطل است، زیرا انسان که یک فاعل مختار است علت تامهٔ کار خویش نیست، بلکه علت ناقصه برای آن می باشد؛ فعل آدمی، [علاوه بر خود فاعل،] دارای علل ناقصهٔ دیگری نیز هست [و از مجموع آنهاست که علت تامهٔ فعل پدید می آید؛] مانند ماده و حاضربودن آن و اتحاد زمان حضور ماده با زمان فعل و سالمبودن اعضای کارگزار [مثل دست و یا و چشم و گوش] و فرمان بری آنها از نفس و انگیزهٔ انجام کار و اراده و امور فراوان دیگر. [مثلاً اشامیدن یک لیوان آب به وسیله یک انسان متوقف است بر این که او لاً؛ لیوان آبی تحقق داشته باشد، ثانیاً: آن لیوان آب در حضور او در حضور او در حضور او در دست رس باشد، رابعاً: دستش سالم باشد تا بنواند آن را بر دارد، خامساً: دست او از و فرمان برداری کند، سادساً: تشنهاش باشد تا انگیزه برای آب خوردن داشته باشد، او از و فرمان برداری کند، سادساً: تشنهاش باشد تا انگیزه برای آب خوردن داشته باشد، اسامهٔ از ارادهٔ آشامیدن آن را برکند و امور فراوان دیگر.]

صدور فعل از آن فاعل قطعي و تخلفنابذير ميباشد و در نتيجه جايي براي إعمال

هرگاه تمامی این امور در کنار هم قرار بگیرند، مجموع آنها علت تامه خواهد شد و با وجود آن، انجام کار واجب و ضروری میگردد. اما انسان، خودش به تنهایی، فقط یکی از اجزای علت تامه است و نسبت فعل به آن، نسبت امکانی است نه نسبت و جویی، در حالی که سخن در آن است که علت تنامه، وجود معلول را ضروری میگرداند، نه هر علتی.

افزون بر آنکه مساوی دانستن نسبت فاعل مختار ای که تا تام العلیة است]به فعل و ترک، انکار رابطهٔ علیت است و لازمهاش آن است که هرچیز بتواند علت هرچیز و اقع شود و هرچیز بتواند معلول هرچیز قرار گیرد.

[توضيح اينكه: مساوي بودن نسبت فاعل مختار تامّالعلية به فعل و ترك، بلدين

معناست که با آنکه علت نامهٔ فعل تحقق دارد و تأثیر خود را گذارده است، همچنان نسبت فعل به وجود و عدم بکسان می باشد؛ یعنی همان حالتی را که در فرض نبود علت نامه دارد، حفظ کرده است. حال اگر روا بدانیم که فعل در این شرایط، بدون آنکه چیز دیگری تأثیر داشته باشد، تحقق یابد، پذیر فته ایسم که شسی، در حالی که نسبتش به وجود و عدم یکسان است، خودبه خود و بدون دخالت عامل جدید، می تواند موجود گردد؛ خواه فاعل داشته باشد و خواه نداشته باشد. زیرا در هر حال نسبت آن به وجود و عدم یکسان است. بنابراین، رابطهٔ علیت و معلولیت، به عنوان یک رابطهٔ عینی و واقعی، انکار می شود و وقتی چئین شد، هرچیز را می توان علت هرچیزی در نظر گرفت و نیز هرچیز را می توان علت هرچیزی در نظر گرفت و نیز هرچیز را می توان علت

# ناسازگاری قانون ضرورت معلول در قبال علت تنامه بنا اختیار خندای منتعال و حندوث زمانی عالم

[۷] ممکن است مستشکل بگوید: بر فرنس که انسان به عنوان یک فاعل مختار علت تامه فعل خویش نباشد، اما واجب عزاسمه فاعل مختار است و در عین حال علت تامه مجموع عالم می باشد و [اگر بهذیریم که نسبت معلول به علت تامه نسبت ضرورت و وجوب است، این به معنای سلب اختیار از خداوند خواهد بود. اشکال دیگری نیز در این جا مطرح می شود و آن این که ]اگر وجود عالم نسبت به خداونند واجب و ضروری باشد، [عالم قدیم زمانی خواهد بود و] این با حدوث زمانی عالم منافات دارد.

[حدوث زمانی عالم نزد متکلمان از اصول مسلّم و خدشه ناپذیر است. به عقیدهٔ ایشان اوّلاً: ماسوی الله، همه، مادی است و مشمول قانون تغییر و تحول و حرکت میباشد. ثانیاً: کل عالم مادی حادث زمانی میباشد؛ یعنی زمانی بوده است که جز خداوند هیج موجود دیگری تحقق نداشته است و پس از گذشت مدتی خدای متعال

حالم را ایجاد نمود و این لحظه سرآغاز هستی محلوفات و پدیدههای امکانی است. ا از این رو [یعنی چون متکلسان قائل به حداوت زسانی هالماند و مدهها ۱۸ کنه تحداوند در مقطع خاصی از زمان به ماهیت امکانی هستی بخشیده است، خود را بنا این برسش مواجه یافتند که چرا خداوند در قلان وقت خاص عالم را ایجاد نمود. نه پیش و یا پس از آن ایشان در پاسخ به این پرسش به کروههای مختلفی تقسیم شا،ند و جواب های گوناگونی ایراز هاشتند که به پارهای از آنها در ذیل اشاره می شود:

۱ گروهی از ایشان این قول را برگریدند که فعلی فاعل مختار نیاز به موجع ندارد. او بنابرایس، اساسهٔ این سؤال، جا ندار دکه: چرا خداوند سبحان در فلان وقت حاص عالم را آفریا، و آفرینش آن را مقدم و یا مؤجر نکرد؟ زیرا این سؤال، سؤال از سرجَح برای فعل خاص فاعل مختار است، در حالی که فعل فاعل مختار اساسهٔ نیاز به سرجح ندارد. به عقدهٔ این گروه از متکلسان برجیح بدون مرجع هیچ اشکالی ندارد.

۲ ـ برخی دیگر گفتند: اراده، خودش، مرجع است و با وجود آن نیاز به مسرجع دیگری نیست. ابه عقبه، ابشان وقتی فاعل مختار بو سسر دوراهی قبرار می گرده: به گونه ای که هیچکدام نرجیحی به دیگری : دارد، به واسطهٔ اراده و سمیم خبود می تواند یکی از آنها را بر دیگری ترجیح شدا. به عقیدهٔ ایشان تعنق اراده به یکی از اطراف، خودش به تنهایی و بدون نیاز به هیچ عامل دیگری، می تراند سرجیح آن دارف باشد؛ اساساً شان اراده آن است که یکی از دو طرف مساوی را برای تحقق تعیین کند. به بیان دیگر، مرجح بودن از صفات نفسی اراده و از لوازم ماهیت آن می باشد.]

۳ گروهی بوابن اعتقاد بودند که خدای متعال بر همهٔ معلومات احاطهٔ علمی دارد او میداند چه چنزهایی ممکن اند و واقع می شوند و چه چیزهایی واقع نمی شوند. ا پس آذچه را دانست که ممکن است، و تحقق خواهد پافت، می آفریند و آذریند و آذریند و آذریند که دانست محال است و تحقی نخواهد یافت، نمی آفریند (به عقیدهٔ این گروه چیزهایی که خداواند علم به امکان تحقق آنها در آینده دارد، تحقق خواهند یافت و نفس نعلق علم به امکان آنها مرجح تحقق و وقوع آنها می باشد و ان چه را مداوند می دانند که محال و نشدنی است، تحقی نمی بابد.)

۴ دسته ای دیگر این قول را برگزیدند که افعان خدای متعال پیرو مصالح است. اگرچه ما از (همهٔ) آن مصالح اگرچه ما از (همهٔ) آن مصالح اگاه نیسیم، از این رو، خدای متعال آن جه را که در وقت خاصی مصنحت دار است؛ به گونه این که اگر در آن وقت دیگر. [دربارهٔ اصل حلقت خواهند رفت، در همین امر صادق است؛ یعنی دلیل این که خدای ه تعال عالم را در وقت خاصی عالم نیز همین امر صادق است؛ یعنی دلیل این که خدای ه تعال عالم را در وقت خاصی نیجاد کرد، آن و دکه ایجادش در آن وقت درای مصلحی بود که در دیگر ارقات وجود نداشت.

#### معناي مختاربودن خداي متعال

[۸] در پاسخ ابد ابن اشکال امی گوییم: این فاعدهٔ فلسفی که و جود معلول در ظرف و جود علت تامه و جوب و ضرورت دارد. منافاتی با مختاربودن خدای منعال ندارد، ریزا امعنای فاعل مختاربودن خدای متعال آن است که چیزی و رای خیدای متعال متعال و جود ندارد که او را بر انجام کار و یا نرک آن مجبور سازد او او را تحت فشار قرار دهد و اکاری را بروی لازم و و اجب گرداند. برهان نیز مدعا آن است که: (اگیر شینی را فرض کنیم که خداوند را مجبور به انجام و یا ترک کار می کنا، (آن شی، از دو حال بروی نیست: یا معلول خدای سبحان است و یا معلول آن نمی باشد.

فرض دوم محال است، زیرا در این صورت آن شی، بنا خبود، واجبالوجبود دیگری است و یا فعل واجبالوجود دیگری میباشد [و در هر حال مستارم فرضی یک واجبالوجود دیگر است] و ادامای که وحدت و اجبالوجبود را به اثبات می وساند، این فرض را ابطال میکند.

فرض تخسبت نيز محال است، زيراً لاز مهاش أن است كه معلول با هستي خويش،

که متکی به علت و مناخر از آن است، در وجود همان علتی که هستی اش را از آن دریافت کرده است، مؤثر واقع شود. [و بهوضوح چنین اسری محال می باشد. از این جا دانسته می شود که هرگز نسمی توان فرض کرد خداولد کاری را علی رغم خواست خود و تحت فشار یک عامل بیرونی انجام دهد و یا ترک کند. پس مجبور بودن خداوند محال و مختاربودن او ضروری است.]

بنابراین، نه مختاربودن خدای متعال در افعالش منافاتی با آن دارد که خداوند به فعلی که از او پدید می آید، وجوب و ضرورت بخشد و نبه وجوب دادن به فعل منافاتی با مختاربودن خداوند در آن فعل دارد.

در حقیقت خطای متکلمان در این است که گمان کردهاند جبر، در برابر اختیار، به معنای حتمیت و ضرورت میباشد. از اینرو، اگر ماقائل به حتمیت صدور معلول از علت تامه شویم، قهراً از علت تامه سلب اختیار کرده و آن را مجبور دانسنهایم.

اما باید دانست که جبر، در برابر اختیار، به معنای تحت فشار بودن ازسوی یک عامل بیرونی است و هیچ ارتباطی با ضرورت حاکم میان علت تامه و معلول ندارد. و چون ثابت شد که خدای متعال هرگز تحت تأثیر عامل بیرونی واقع نمی شود ـ زیرا غیر از او هرچه هست فعل اوست و محال است فعل و اثر در فاعل و مؤثر خویش تأثیر گذارد ـ بنابراین، خدای متعال فاعل مختار خواهد بود و ضرورت صدور معلول از علت تامه، نه ننها منافاتی با اختیار او ندارد، بلکه مؤکد آن است، زیرا این ضرورت، از سوی علت تامه به معلول افاضه شده است؛ چنان که گفته اند: «هذا الایجاب، ایجاب عنالله، لا علی الله».

#### حدوث زماني عالم، محال است

 [۹] اما دربارهٔ حدوث زمانی عالم، به معنای هرچه غیر خداست. [باید گفت که فرضی است تناقض آمیز و لذا نسمی توان آن را پذیرفت؛ تـوضیح ایـنکه:]سعنای حدوث زمانی عالم آن است که پیش از آفرینش عالم، پارهای از زمان بوده است که مقارن با آن فقط خداوند وجود داشته و هیچ خبری از عالم نبوده است. در حالی که طبیعت زمان کمی و امکانی است. که موجود بوده و معلول خدای متعال و فعل او میباشد. بنابراین، زمان خود بخشی از عالم است و معنا ندارد عالم، که زمان جزبی از آن است، حادث زمانی باشد؛ یعنی پیش از تسحقی آن، زمانی باشد که عالم در آن موجود نبوده است، چرا که خارج از زمان، قطعهٔ قبلی زمان وجود ندارد، [تا بسوان گفت عالم در آن قطعه معدوم بوده و سپس به وجود آمده است.]

[به بیانی دیگر: فرض حدوثِ زمانی کلُ عالَم به تناقض می انجامد، زیرا مقتضای حدوث عالم، حدوث زمان است و حدوث زمان عبارت است از مسبوق بودن زمان به عدم زمانی؛ یعنی پیش از تحقق زمان زمانی بوده که زمان در آن نبوده است. بنابراین، قول به حدوث عالم لازمهاش آن است که زمان پیش از آنکه موجود شود، موجود بوده است.]

# چارهجوییهای متکلمان برای دفع اشکال از حدوث زمانی عالم

[۱۹] دبرخی از متکلمان به اشکال یاد شده تغطن یافتند و برای دفع آن اشکال مدعی شدند که زمان امری اعتباری و وهمی است و وجود حقیقی ندارد. [بنابراین، نمی توان آن را مخلوقی از مخلوقات خدای سبحان وجزیی از جهان هستی به شمار آورد، تاگفته شود: حدوث عالم مستلزم حدوث خود زمان است و حادث بودن زمان محال و تناقض آمیز است.]

اما این پاسخ ناتمام است [و اصل مدعا، یعنی حدوث زمانی عالم، را مبخدوش

۱. اثبته محدوث زمانی، گاهی به معنای «محدودبودن عمر شیء» نیز به کنار می ورد. و اگر مقصود متکلمان از حدودت زمانی عالم این معنا باشد، یعنی فقط مدعی باشند که عمر جهان نامحدود و نامتناهی : رست. در ایس صورت اشکالاتی که ذکر می شود برایشان وارد نخواهد بود. البه این احتمال در کلام متکلمان وجود دارد.

می سازد [دریرا ادعای این که زمان امرای اعتباری و و همی است. [در و اقع [اعتراف به آن است که عالم حقیقناً حادث رامانی نسست. [ریرا حدوث به ماهنای مسبوق بو دن و جود شی، به عدم زمانی است؛ پس ازمان در معنای آن معتبر می باشد. حال اگر زمانی که در حدوث معتبر است امرای و همی و ساختهٔ ذهن باشا، اصل حادوث لیر موهوم و ساخته ذهن باشا، اصل حادوث لیر

۲ برخی دیگر از متکلمان در پاسخ به اشکال بادشد، گفتهاند زم آن حقیقتی است که از ذات واجب تعالی، از آن جهت که یک مو جود بافی و پایدار است، انتزاع می شود. [بنابراین، زمان امری موهوم نیست که صرفاً ساختهٔ ذهن باشد و حکایت از هیچ حقیقتی نکند؛ در عین حال مخلوقی از مخلوفات خدای متعالی هم نیست. تنا گفته شود جزیی از عالم است و خود نیز مشمول حدوث زمانی میباشد، بلکه امری انتزاعی ،وده و منشأ انتزاع آن ذات خداونند است و حیثیت النتزاعش داوم و بنقای وجود خداوند میباشد، در نتیجه زمان، موجودی است ازلی که هستی اش بهواسطهٔ هستی منشأ انتزاعش موباشد.

ابن پاسخ نیز ناتسام است. زیرا لازمهاش آن است که در ذات خدای متعال تغییر راه داشته باشد. (جراکه تنها درصورتی می نوان مفهرم زمان را از ذات خدای متعال انتزاع نمود. که آن ذات منحول و منغیر و داوای حرکت باشد. (زیرا مفهومی که از یک شیء انتزاع می شود عبن منشأ انتزاعش می باشد، (از باب عبنیت و اتبحاد مفهوم بنا مصداق } و زمان بالبداهة ذاتاً متغیر است؛ (چنانکه در تبعریف آن آوردهاند؛ زمان کسیتی است متصل و گذرا، یعنی کسیتی است که فعلیت هر یک از اجزای فرضی آن منوط به متفضی گشتن و سیری شدن جزء بیشین آن می باشد و چنین مفهومی تنها از جیزی که دارای تغییر و دگرگوانی است، می نواند انتزاع شود.]

در پاسخ به این اشکال گفتهاند: مفهوم انتزاعیی می توانند بنا منتشأ اندزاع خبود مطابقت نداشته باشد او بنابراین، یک مفهوم ذاتاً منحول و متغیر را علی توان از یک

# ذات تأبت و عاري از هر گوله نغيير التزاع نمود.}

اما این سخن باطن است، زبرا روادانستن مغابرت میان مفهوم انستراعی و منشأ انتراعش نوامی سفسطه است و بنیان علم و معرفت [مطابق با واقع ] را از اساس ویران می کند. [جرا که تنها راه شد خت و آگاهی ما از جهان خارج، مفاهیمی است که از جهان بیرامون ما در صفحه نفس ما نقش بسته است و این مفاهیم ننه در صور تی می توانند واقعیات را ـ آن جنان که هستند به ما ما را که ما ارائه دهند که مطابقت کامل با آن داشته باشیده به گونه ای که از جهت ماهوی عینا ممان واقعیات باشند. به دیگر سخن وابطه میان مفاهیم و واقعیات خارجی به ذهن بیایند حاصلش اینها شوند: و اگر اینها به خارج روند همان واقعیات را تشکیل دهند؛ یعنی باید حاصلش اینها شوند: و اگر اینها به خارج روند همان واقعیات را تشکیل دهند؛ یعنی باید رابطه عبنیت و تطابق کامل میان آنها حاکم باشد. در غیر این صور ت علوم و ادراکات ما چیزی است و جهان خارج از ما چیز دیگر ش می باشد.

اشکال دیگری که در این سخن وجود دارد این که اصل ادعای حدوث زمالی عالم را اوطال دیگری که در این سخن وجود دارد این که اصل ادعای حدوث زمالی عالم را اوطال میکند. [زیرا پس از روادانستن عدم مطابقت مفهوم خدوث را انتزاع می کنیم، ام همیج ضرور تی ندارد که این مفهوم به منشأ انتزاع خود مطابق باشد. در نتیجه ممکن است طالم در و افع مسبوق به عدم زمالی نباشد و در عین حال مفهوم حدوث از آن انتزاع شود.]

#### نقل و نقد آرای متکلمان دربارهٔ فاعل مختار

۱۱۱ نظریهٔ نخست: برخی از متکلمان گفتهاند؛ فاعل مختار سیتواند از دو اسر کاملاً یکسان یکی را بدون آنکه مرجحی داشته باشد، انتخاب کند و مثل زدهاند به شخصی که از حیوان درندهای میگریزد و آنگاه بنا دو رام کاملاً مساوی سواجه می شود. بی شک چنین کسی یکی از راهها را، بدون آنکه مزیتی بسر راه دیگر داشته باشد، انتخاب خواهد کرد. [همانگونه که یادآور شدیم، به عقید: ابن گروه «ترجیح بدون مرجح» ممکن و جایز میباشد.]

[۱۲] نقد و بررسی نظریهٔ نخست: ادعای یادشده [مبنی بر ایس که فاعل مختار می نواند یکی از دو امر یک سان را بدون آن که هیچ مزیتی بر دیگری داشته باشد، اختیار کند] ادعایی بی دلیل است. [بلکه دلیل بر بطلان آن وجود دارد و آن ایس که] - همانگونه که پیش از این آور دیم شیء ممکن، که نسبتش به دو طرف (وجود و عدم) یک سان است: برای رجحان یافتن یکی از طرفین خود نیاز به مرجح دارد.

[ در اين بيان، حضرت علامه: به اين مطلب اشاره دارند كه محال بودن «ترجّح بدون مرجّح، به تنهایی برای اثبات امتناع «ترجیح بدون مرجح» کافی است. این بدان خاطر است که هر ترجیح بدون مرجحی مستلزم ترجح بندون مرجح می باشد. توضيح اينكه: «ترجح بدون مرجح» بدين معناست كه فعل و اثـري در حــدٌ قـوه و امكان باشد و بدون اينكه علت و عاملي دخالت كند، خو د به خود، أن فعل از عدم به وجود برسلد و «ترجيح بدون مرجح» أن است كه فناعل نسبت بنه دو اثنو سختلف حالت تساوی داشته باشد و هر دو برای او به یک نحو ممکن باشد و در عین حال او به یکی از آنها انتساب پیدا کرده و آن را به وجود اورد. اما فاعل در چنین فـرضی اگـر بخواهد، خود به خود و بدون دخالت هیج عامل دیگری، به یکی از دو فعل، نسبت بیشتری پیداکند و آن را، بدون آنکه مرجحی داشته باشد، بر دیگری ترجیح دهاد، باید خودش خود به خود از قوّه به فعلیت برسد و بدون آنکه مرجحی در کار باشد. یک حالت برای او ترجّح بیداکند و فعلیتی در او حناصل گردد. از ایسزجا دانسته ميشودكه هر الترجيح بدون مرجحيا مستلزم يك الترجح بدون مرجح ميباشده بنابراین نمی توان آن دو را از هم تفکیک کر د و یکی را جایز دانست و دیگری را محال.] اگر [در پاسخ بیان بالا]گفته شود: در این موارد [ترجیح بک چیز از میان چندچیز کاملاً یک سان، از باب «ترجیح بلامرجح» نیست، بنکه سرجحی در کار است که آنچیز را بر دیگر اشیای همسان خود رجحان می دهد و آن مرجح همان فاعل است که مثلاً با ارادهٔ خود یک شیء را رجحان می دهد؛ چنان که در مثال کسی که از حیوان در ندهای می گریزد، بیان شد.

در پاسخ میگوییم: بازگشت این سخن به نظریهٔ بعدی است، که بطلان آن بیان خواهد شد.

اما این که گفته شد: اگر کسی که از حیوان درندهای میگریزد، با دو راه مواجه شو د

که هیچکدام رجحانی بر دیگری ندارد، در این صورت یکی از آنها را برمیگزیند و به فرار خود ادامه میدهد، بذیر فتنی نیست؛ بلکه شخص یادشد، در صورتی که دو راه از هرجهت یکسان باشد، بر سر جای خود می ایستد و هیچ حرکتی نخواهد کرد. اشکال دیگر این که اگر بپذیریم ممکن، بدون مرجح، می تواند (وجودش بر عدمش ارجحان یابد (و خود به خود موجود گردد، ادیگر راهی برای اثبات اخدای متعال به عنوان خالق و اسازندهٔ جهان نخواهیم داشت. از برا این احتمال همچنان بایی خواهد بود که هستی، اگرچه ممکن است و نسبتش به وجود و عدم یکسان می باشد، اما خود به خود موجود گشته و هستی اش بر ئیستی اش رجحان یافته است؛

در این صورت خالق و آفرینندهای نخواهد داشت.]\*

۱ شایان ذکر است که ضرورتی ندارد مرجح حتماً در منعلق فعل باشد: مثلاً یکی از راهها هموارتی با تردیک تر ر پا دارای و برگی خاص دیگری باشد. بلکه مرجح می تواند این باشد که نگاهش ابتدا به یک راء افتاده و یا عادت دارد به طرف راست برود و مانند آن. در واقع فراهم کردن شرایطی که فاعل مختار خود را با دو کار کناملاً یک سان مراجه ببیند، که همچکدام رجحانی بر دیگری نداشته باشد، بسیار دشوار است.

۴. همالاگونه که ملاحظه می شود، اشکال اخیر ناظر به اجواز نوتجج بلامرتج جو است، بنا آنکه سنخن صور دنقد
 ۵ صواز نرجیج بلامرجج می باشد. این بهخاطر همان نکتهای است که در شرح کلام صفرات علامه یاد آور شایم.

[۱۳] نظریهٔ دوم: ارادهٔ فاعلیِ مختار داتاً خاصیت الرجیح یک طوف، بهر دیگیر اطرافیه همسان را دار دار به راسطهٔ اراده یکی از چند فعل، که کاملاً بهرابهراند، تعیش می یابد او فاعلیِ مختار آن را به خصوصه ایجاد می کند، ) بدون آنکه به مرجح دیگری اغیر از ارادهٔ فاعلی آنیاز باشد.

[مثلاً اگر در برابر یک انسان تشنهلب دو ظرف آب با شرایط کاملاً مساوی شرار داشته باشد، او با ارادهٔ خود می تو اند یکی از آنها را بر دیگری سر جیح دهد و آن را بتوشد. نوشیدن آب این ظرف. اگرچه فینفسه همیچ ر جنجانی پس نوشیدن آب ان ظرف ديگر ندارد و هر دو محصل غرض فاعل ميباشد، اما وڌئي اراده فاعل به شرب آب این ظرف نعلق کرفت، نه آن دیگری، همین مرجح این فعل میکردد. بنابرایس. ارالاه خو دش مي تو الله يكي از چند فعل مساوي را ترجيح دهد و به أن تعيّن بخشد ] نقد و بروسي نظرية دوم: انسكال اين نظريه أن است كه (اين نظريه مستارم «جواز ترجح بلامرجحه مي باشد و همان اشكالهايي كه بر نظرية بيشين وارد شد. به ابان قول ليز متوجه ميكردد. زيرا]اگر اراده بخواهد يك. فعل را (از ميان چند فعل مشاره و كاملاً يكنسان|رجحان بدهن بايد اراده به أن فعل تعلق بكير د. چراكه رجحان دادن اراهه به يك فعل بهوالمطة تعلق گرفتن اراده به أن فعل انجام مي يذير داله، احدل تعلق گرفتن اراده به یک فعل حاص از میان جند فعل کاملاً مساوی و یک سان «تــر جُــح بلامرجح، مي باشد. يعني ارادة فاعل با آنكه مي توانست به اين فعل تعلق نگير د. بلكه به فعل ديگر، كه كاملاً با آن يك سان است. تعلق بگير در خود به خود و ما، و ن دخالت هبچ عامای به این فعل تعلق کر فت و این] محال مرباشد.

و اين ادعاكه خاصيت إو ويژگي ذاتي إلواده أن است كه يكي از افعال مساوي و

ه که میان «ترجمع بالامرجم» و عرشع بالامرشح؛ مالاژه، است و جارز دابستن اولی مستوم جانو دادینتن دومی - میباشد لذا المکارده ر نالی ناصدهایی که بو «جو ز برشح بالامرجمع؛ منز نب می گردد، بو قول به اجوار نرجیح - بالامرجمع» نیز بار مرشره

یکسان را [بر دیگر افعال] ترجیح میدهد، مشکل را حل نسمیکند [و نیاز به یک مرجع سابق بر اراده را برطرف نمیسازد]، زیرا اراده یک صفت نفسانی علمی است که [دارای حقیقتی ذراضافه میباشد؛ لذا] تنها در صورتی که به متعلق خردش اضافه شده باشد، تحقق می یابد؛ متعلقی که به واسطهٔ عنم سابق بر اراده رجحان [و تعین] یافته است. بنابراین، تا وقتی علم سابق بر اراده، متعلق اراده را رجحان ندهد [و آن را از عیان سابر اشباه و نظایر تعیین نکند]، اراده تحقق نسمی یابد تنا بسه وسینهٔ آن، فسعل رجحان یابد.

[توضیح این که اراده اگر به گونه ای بود که امکان داشت بدون تعلق به یک فیعل خاص تحقق پذیرد، می توانستیم بگوییم ابتدا اراده در نفس تحقق می پذیرد و آنگاه همین اراده با تعلق گرفتن به یک فعل خاص، آن فعل را بر دیگر افعال نظیر خود ر جحان می دهد. اما چنین چیزی امکان ندارد، زیبرا اراده همیشه ارادهٔ یک شیء خاص و یک کار معبن است. امکان ندارد اراده ای در اسان تحقق یابد، اما ارادهٔ کنار خاصی نبشد. اراده، یک حقیقت مضاف به غیر است و بدون تعلق و اضافه به فیعل خاصی نبشد. اراده، یک حقیقت مضاف به غیر است و بدون تعلق و اضافه به فیعل خاصی تحقق نمی یابد. بنابراین باید در مرتبهٔ سابق بر اراده یکی از افعال بمواسطهٔ علم، که از مبادی اراده است، رجحان و تعین یفته باشد و آنگاه ارادهٔ متعلق به آن فعل خاص در نفس حادث شود. در غیر این صورت جای این سؤال باقی است که چیرا ارادهٔ این فعل در نفس حادث شد. نه ارادهٔ آن فعل دیگر و چرا و چود این اراده ترجیح خاص در نفس حادث شد، نه ارادهٔ آن فعل دیگر و چرا و چود این اراده ترجیح بادون مرجح» لازم میآید.

البته مرجّح یک فعل بر فعل دیگر همیشه مزایا و مصالح و ویژگیهای خود فعل لیست، بلکه می تواند اموری نفسانی و حتی پوشیده و پنهان باشد کـه حـتی خـود

۱. یعنی صفتی است ادراکی که مورد شعور و آگاهی نقس میباشد. انسان وقتی تصمیم از انجام کار میهگیرد به - همامیم و ارادهٔ خود علم و شمور دارد. پهطورکلی تسام صفائی که نقس به آنها متصاف مهرگاردد و جزو سالات و - افعال و سکت نفس پاهستار میرودند. صفاتی ادراکیان، و نفس از آنها آگاه است.

شخص نیز از آنها بی خبر است؛ به طوری که اگر از او سؤال شود کمه چرا ایس را برگزیدی و نه آن را؟ جوابی نخواهد داشت. [

[۱۴] نظریهٔ سوم: خدای متمال به همهٔ اشیا علم دارد و از همهٔ معلومات آگاه میباشد. بنابراین، آن چبزهایی را که می داند واقع می شوند (و تحقق یافتنی اند)، انجام می دهد به دیگر سخن: خداوند آنچه را که می دانید سمکن است انجام می دهد و می آفریند و امور محال (و نشدنی را انجام نمی دهد و نمی آفریند.

[بنابراین نظریه، آنچه مرجع ایجاد یک شیء در زمان و مکان و شرایط خاصی است و وقوعش را در آن شرایط رجحان میدهد، همان علم خداوند به امکنان آن شیء است، خداوند آنچه را میداند ممکنالوقوع است، در هیمان شرایطی که وقوعش در آن ممکن میباشد، ایجاد میکند و آنچه را میداند ممتنعالوقوع است، ایجاد نمیکند.]

نقد و بررسي نظرية سوم: اشكال اين نظريه أن است كه [سرجح وقوع شيء را علم

ه و منهم من قال: انه تعالى عالم بجميع المسلومات، فيعلم الله اي المعلومات يفع و ايتها لايقع. فسا علم منه اله سيكع يكون واجب الوقوع. لأنه لو لم يقع كان عليه جهادً؛ و إذا كان ذلك مختصاً بالوفوع، و عيره ممانعالوقوع فلاجرم

بربد ما يعلم اله يقع و لايريد غيره، لأن ازادة المحال محالً. •

۱. البته این تفسیر و تسن از نظریه سوم بنابر کلام حضوت علامه یه و برداشت ایشان است، اما ظاهر آنچه در اشغال است. فایل شعیر است. فایل آمده است. فایلان این الفریه آمده است. فایلان این تقریه آمده است. فایلان این تقریه آمده است. فایلان این تقریه آمده است. فایلان این قول می گویند: خداوند به صده حوادث و اشها. بیش از تحقق آمها، علم دارد، می داند چه چیزهایی تحقق خوادند. یافت و چه چیزهایی تحقق نخواهند بافت. و چون علم خداوند تخلف بردار نیست، آدچه را خدارند مل به به تحققش دارد، ضرورت و نزوماً تحقق می باید، یعنی وقوعش واجب می باشد و آنچه را حدارند می داند که تحقق نخیمی باید، حتماً واقع نمی شود و وقوعش معتبع می باشد. بنابراین، وقوع و تحقق دستهٔ خیاصی از اشها واجب می باشد و وقوع و نحقق دستهٔ دیگری معتبع و محال می باشد. و لاجرم خدای متمان آنچه را تحقق بافتنی است و وقوعش واجب است اراده می کند و آنچه را تحقق بافتنی است و محال می باشد اراده نمی کند، جنون اراده معال، معال است. بنابراین، مرجم ایجاد یک شیء در واقع همان وجوب بانغیر آن شیء است و مرجم عدم معال، معان امتناع بافتیر آن می باشد. عبارت شعاد در بایان این نظر به چنین است:

خداوند به امکان شیء دانسته است درحالی که] امکان لازمهٔ ماهیت است [و وصف ماهیت و متأخر از آن میباشد] و برای آنکه ماهیت از یک شیء انتزاع شود، باید آن شیء موجود و محقق باشد [پس ماهیت متأخر از وجود شیء میباشد.]

ازطرفی، وجود و تحقق شی، متوقف بر ترجیح دادن مرجع و در ر تبهٔ متأخر از آن میباشد. بنابراین، علم به امکان، چند مرتبه، متأخر از مسرجح است. [زیرا علم به امکان، تابع امکان، تابع امکان و متأخر از آن و امکان، متأخر از ماهیت است و ماهیت، متأخر از و وجود شیء و وجود شیء متأخر از مرجّح میباشد. در نتیجه علم به امکان، چهار مرتبه متأخر از مرجح وجود شیء میباشد] و لذا نمی تواند خودش مرجح و قوع و محقق شیء باشد، [چراکه در این صورت تقدم شیء بر خودش، به چهار مرتبه، لازم می آید.]

[10] نظریهٔ چهارم: افعال خدای متعال بدون مصلحت نیست، إسلکه خدای متعال هرچه می آفریند و ایجاد می کند، براساس مصالحی است که بر آن خلق و ایجاد متر تب می گردد؛ اگرچه ما از [هسهٔ] آن مصالح آگاه نیستیم. از این رو: خدای متعال آنچه را که در وقت خاصی واجد مصلحت است؛ به گونه ای که اگر در آن وقت واقع نشود مصلحتش از دست خواهد رفت، [آفرینشش را] تا آن وقت خاص به تأخیر می اندازد [و در همان وقت خاص ایجادش می کند، نه در وقت دیگر. قائلان ایس نظریه پس از پذیرفتن این که ترجیح بدون مرجح محال است و قبول این که اراده به تنهایی نمی تواند مرجح یک فعل باشد و نیز اذعان به این که علم به امکان نمی تواند

دسته ای از اشیا را بر دسته ای دیگر ترجیح دهد، برای نرار از قدیم بودنِ عالم مستنهٔ «مصلحت» را مطرح کرده و گفته اند که هسهٔ افعال آنهی براساس مصالح می باشد و هم چنانکه آفرینش هر موجود خناصی در شرایط و پیزه ای مصلحت دارد . متلاً آفرینش انسان باید پس از آفرینش گیاه و حیوان و آب و ... باشد و نیز باید در کرهٔ زمین باشد، چراکه در غیر این صورت انسان نمی تواند به حیات خود ادامه دهد . هم چنین باشد، چراکه در غیر این صورت انسان نمی تواند به حیات خود ادامه دهد . هم چنین آفرینش کل عالم نیز براساس مصالحی است و آن مصالح تنها در صورتی متر نب می گردد که عالم در زمان خاص را بر ایجاد آن در دیگر زمان ها رجحان می دهد. بنابراین، عالم حادث یک زمان خاص و عدم ایجادش در زمانهای قبل و یا بعد از آن، مصالحی است که بر خلقت عالم در آن زمان خاص متر نب می گردد. ا

نقد و بررسی نظریه جهارم: همان اشکال الزوم تقدّم شی، بر خودش اکه بر نظریه پیشین وارد آمد، بر ابن نظریه نیز وارد می شود، ازیرا مصلحتِ شیء مستوفف بسر وجود شیء است، جراکه یک شیء تا موجود نشود و تحقق نیابد مصلحت شیء متوفف بر وجود شیء است. جراکه یک شیء تا موجود نشود و تحقق نیابد مصلحت و مفسدهای بر آن متر تب نمی گردد. از طرفی، و جود شیء نیز منوط بر ترجیح مرجح و مناخر از آن می باشد. حال اگر همان مصلحت، که متأخر از وجود شیء است، بخواهد وجود شیء بر خودش لازم می آبد.)

اشکال دیگری نیز بر این نظریه وارد می شود و آن این که مصلحت فرض شده که باوقت نجاصی از تباط دارد، [به گونه ای است که فقط بر ایجاد شیء در آن وقت خاص مترنب می گردد،] برای هر یک از افعال خداولد و به هر صورتی در نظر گرفته شود، خودش نه واجب است و نه ممتنع، بلکه دارای یک ماهیت ممکن می باشد؛ بنابراین، آن مصلحت نیز دهم چون اشیای دارای مصلحت دخود از جمله افعال الهی به شمار می رود (که خداوند آنها را افریده است.] در نتیجه مجموع ماسوی الله، اعم از مصالح

و اشیایی که دارای مصالح اند، فعل خدای متعال است و از صفت امکنان عاری نمی باشد و نیاز به علنِ مرجع دارد و آن علت همان علت تامه می باشد. از طرفی، چیزی جز واجب تعالی در پس ممکنات نیست انا بخواهد علت تامه و یا جزیی از علت تامه و یا مرجع مجموع مسکنات باشد.]

بنابراين، خداي متعال علت تامة مجموع فعل خواد است و به كل هستي وجوب و صرورت میدهد و مرجحی برای کل هستی، جز خدای متعال: ایست، [تا افر بنش أن رابه وقت خاصي اختصاص دهد و بدين وسيله حدوث زماني عالم نوجيه شود. [ [اشكال فوق را به اين شكل نيز مي توان تقرير كردكه: مصلحتُ چيزي است كه از ارتماط يكم شيء با ديگر اشيا به دست أمده و از أن انتزاع مي گردد؛ لذا با درنظر كرفتن مجموع عالم، نمي توان براي آن مصلحتي تصور كردكه خلقت أن را بـه يك وقت معیّن اختصاص دهد، زیرا ورای مجموع عالم جیزی جز واجب تعالی، نیست که از ارتباط خاص میان آنها مفهوم مصلحت التزاع شبود. از طرفی، ذات واجب نبیز ب گونهای نیست که نسبت به او وقت خاص و معینی برای خلقت کل عالم رحیحان داشته باشد، چرا که او ذاتی است مجرد و فوق زمان که نسبتش به همهٔ اجزای زمان يكاسان مر ياشد؛ علاوه بر أنكه زمان اساساً طفيل عالم ساده است و خملق أن بنا آفرينش عالم ماده تو أمان مي باشد. لذا حضو ت علامه، قدر دنبالة كلام مي فر مايند: } 18/ آري، [اكرچه نسبت به كلِّ عالم نمي توان مسلحتي را درنيظر گرفت كيه مرجّح وجود أن در وقت خاصي باشد، اما إجون عالمٌ مركب است و داراي اجزايسي است كه ميان آنها ارتباط برقوار است و نسبتهاي وجودي با يك ديگر دارند. [شلأ برخبی علّت و مؤثر در برخبی دیگر و یا معدّ برای آن میباشد]: از ایسزرو بسرخسی از اجزای عالم می تواند مرجح برخی دیگر باشد (و أفرینش آن را بــه یک وقت معین اختصاص دهد،] اما همهٔ اجزای عالم به یک سبب واحد می رسند. بعنی واجب ـ عرَّ اسمه لكه سبيل جز او لبست و مرجحي غير او وجو د بدار د.

[۱۷] از مجموع آنچه بیان شد، بهدست آمدکه در ظرف و جود علت تاسه، و جود معلول از و جود علّت تاسه منفک معلول از و جود علّت تاسه منفک نمیگردد.]

# بررسی این نظریه که علّت وجود اشیا «ارادهٔ واجب» است

برخی از متکلمان که «اسجاب علّت تنامه نسبت به معلول ا و ایک حقیقت خدشه ناپذیر دیده و به ناچار آن را پذیرفته است [برای فرار از قدیم بودن عالم و توجیه حدوث زمانی آن و نیز برای گریز از محذور مجبور بودن خداوند در آفرینش، که به گمان متکلمان تالی فاسد قول به ایجاب علت تامه نسبت به معلول و قبول به ضرورت بالقیاس معلول نسبت به علت تامه است، گفته اند: علت آفرینش حالم «ارادة واجب» است نه ذات او.

این نظریه سست ترین سخن در ایس مقام است. زیبرا (مقصود ایشان از ارادهٔ خداوند، که آن را علّت آفرینش کل عالم می دانند، یا ارادهٔ ذاتی خداوند است و یاارادهٔ فعلی او.]

اگر مقصود ۱۱رادهٔ ذاتی، خداوند باشد، [در ردّ آن میگویی:] این اراده، [همچون دیگر صفات ذاتی خداوند] عین ذات او میباشد و بنابراین، قول به علّت بودن اراده همان فول به علت بودن ذات خواهد بود، در حالی که صاحب این نظریه میان این دو قول فرق گذاشته، یکی را می پذیرد و دیگری را ردّ می کند.

۱. در این فصل سخن دربارهٔ وجوب بالقیاس، یعنی اوجوب معلول در ظرف وجود علت تامه میباشد و آنچه حضرت علامه ی در این جا آورده اند، یعنی الیجاب علت تامه نسبت به معلول» در واقع بیانگر وجوب، بالغیر معلول ی باشد اما خدشه ای برایشان وارد نبست، زیرا اوالاً وجوب بانقیاس و وجرب بانقی هر دو در نظر منکثم به اشکال مواجه است و محذور تدیم بودن عالم و قاعل موجب بودن خداوند دو رابطه با هر دری آنها معلی می شود. اثنیاً وجوب بانقیر معلول مسلوم وجوب بالقیابی آن می باشد این اگر اشکالی بر وجوب بانقیر مترتب شود، این وجوب بانقیر مترتب می گردد.

و اگر مقصوده اراده فعلی این اراده خود یکی از ممکنات است که ورای عالم می باشد. [در رد آن می گوییم:] این اراده خود یکی از ممکنات است که ورای عالم تحقق دارد و فقط علت بخشی از موجودات امکانی می باشد [و نمی توان آن را علت کل ماسوی الله و همه موجودات امکانی به شمار آورد، زیرا اراده فعلی اصری است کل ماسوی الله و همه موجودات امکانی به شمار آورد، زیرا اراده فعلی اصری است زائد بر ذات خداوند و بیرون از آن و در نتیجه خودش داخل در اماسوی الله او در جرگه ممکنات بوده و نیاز مند علت می باشد. و چون خودش، بنابر فرض، علّت دیگر موجودات است، تنها ذات و اجب را می توان به عنوان علّت برای آن در نظر گرفت. در نتیجه خات خداوند علت تامه اراده خواهد بود و طبعاً، همان مشکلات و محذورانی که به زعم متکلمان پی آمد آرای فلاسفه است. براین نظریه نیز متر تب می گردد و مشکلی را حلّ نمی کند. چرا که باید اراده فعلی خداوند، به عنوان نخستین م خلوق مشکلی را حلّ نمی کند. چرا که باید اراده فعلی خداوند، به عنوان نخستین م خلوق الهی، قدیم باشد و نیز باید صدورش از ذات و اجب تعالی به نحو و جوب و ضرورت باشد.]

### اثبات وجوب وجود علت در ظرف وجود معلول

[۱۸] [تا این جا سخن دربارهٔ وجوب وجود معلول در ظرف وجود علّت تامه و عدم انفکاک معلول از علّت تامه بود. اکنون می پردازیم به مسئلهٔ دوم، یعنی و جوب وجود علّت در ظرف وجود معلول و عدم انفکاک علّت از معلول.]

برهان وجوب بالقیابی علَتْ نسبت به معنول آن است که اگر و جود علت در ظرف وجود معلول واجب نباشد، ممکن خواهد بود. زیرا فرض استناع وجود علت در ظرف وجود معلول با اندی تأملی برطرف می شود [و بطلان آن آشکار می گردد. پرواضح است که وجود معلول خواهان عدم علت نیست. وجود معلول نه اقتضای عدم علت را دارد و نه تفاضای عدم علت را، بلکه به عکس نیازمند و محتاج وجود علت است. پس معنا ندارد که در صورت وجود معلول، وجود علتْ معتنع و محال

باشد. از طرفی، هر شیء مفروضی در مقایسه باشی، دیگر از سه حال بیرون نسست یا و جوب بالقیاس دارد و یا امتناع بالقباس و یا امکان بالقیاس، و جون معنا مدارد علت نسبت به معلول خود امتناع بالقیاس داشته باشد، بنابراین، اگر و جود علت در ظرف و جود معلول و زجود معلول خواهد بود.]

و در صورتی که وجود علت در ظرف وجود معلول ممکن باشد. عدم علت در زمانی که معلول تحقق دارد و وجودش وابسته به علت می اشد جایز و روا خراهد بود. لازمهٔ این فرض آن است که معلول بدون علّت وجود داشته باشد [و ایان به معنای بطلان قانون علیّت و بطلان لیازمندی ممکن به علت می باشد، در حالی که قانون علیّت یک اصل بدیهی و یانزدیک به بدیهی است.]

#### یک اشکال

191] ممکن است گفته شود: معلول تنها در حدوث و پیدایش خود نیاز به علت دارد، نه در بقا و ادامهٔ وجودش. آبه دیگر مخن: کاری که علت انجام می دهد آن است که شیء را از حالت عدم به حالت وجود منتقل می کند. یعنی نیسنی را از او طرد مسی کند و به او هستی می بخشد و معلول فقط در همین مقطع، یعنی هنگام موجودشدن، نیازمند علت می باشد، اما پس از آن که موجودگشت، خودش به هستی خود ادامه می دهد.] بنابراین، امکان دارد علت، پس از حدوث و به بدایش معلول، معدوم گردد و از بین برود و در عین حال معلول باقی بداند و هستی اش ادامه یابد.

احاصل آنکه آنچه محال است و نمی توان آن را پذیرفت. این است که در حال حدوث و پیدایش معلول علت تحقق نداشته باشد، اما این فرض که درحال به ای معلول علت تحقق نداشته باشد، کاملاً معقول و پذیرفتنی است. از ایس رو، وجود علم علت تابل انفکاک از وجود معلول می باشد؛ به این صورت که علّت معلول را به وجود آورد و آنگاه علت معدوم گردد، اما معلول هستی اش ادامه یابد.

#### پاسخ به اشکال فوق

[۴۴] اشکال یادشده بیرات اس مظریه ای است که بیرخی از متکلمان آن را پذیر فته اند و آن اینکه: معلول تنها در حدوث و پیدایش خود نیاز مند علت می باشد. نه در بقا و ادامه هستی اس، در نتیجه و آئی علی معلول را ایجاد کرد و معلول پدید آمد، نیاز معلول به علت پایان می بذیرد. ایشان (برای اثبات مندعای خویش) متال ساختمان و بنا را ذکر کرده و گفته اند: بنا علت ساختمان (و سازنده آن) است. اما و فشی ساختمان ساختمان ساختمان اس ساختمان ای بیر بای خود ایستاد. دیگر نیازش به بند بیر طرف سی گردد و از بین رفتن بنا و مرگ او زیانی به ساختمان نمی رساند (و ساختمان هم چنان بابر جا بوده و به هستی اش ادامه می ده د.) ا

ا ۲۱۱ اما ابن نظریه مردود است او ما اگرچه بطلان این نظریه را بیش از این در فصل هفتم از مرحلهٔ جهارم، با دی برهان، آشکار سنختیم و اثبات کردیم که مسکن است همچنان که در اصل پیدایش خود نیاز به علت دارد، در لحظه نحظهٔ وجودش نیز نیازمند علت می باشد: به گونه ای که اگر لحظه ای افاضهٔ وجود به او نشود. معدوم و نابود می گردد، اما در این جا نیز همان دی برهان پیشین را به ضمیمهٔ برهان دیگری بری بطلان این نظریه ذکر می کنیم.

#### سه برهان برای انبات نیازمندی معلول به علت در بقا وادامهٔ هستیاش

بوهان اول؟: نیازمندی و حاجت معلول به ملّت یک خیاصیّت ملازم با ماهیّت

دربرهٔ این مثال باید یگوییم که: سخن ما در دورد عبت حقیقی است و یکا عبلت حافیفی پیمایش ساختمان ایست، بلکه حرکات دست یک علیه معلاً است برای پیدایش هست احتماع بین اجرای ساختمان و علت حقیقی این اجتماع، طبایع حود جزا است. و همین طبایع، علت یقای این احتماع برای یک ملات قابل توجه می باشد. (رکت بدید شخصی، فصل نهر از مرحلهٔ چهارم).

۲. این برهان براماس امکان ماهوی و مناسب با اصالت ماهیت است.

معلول است، زیرا ماهیت [نسبتش به وجود و عدم مساوی است،] می تواند موجود باشد و می تواند معدوم باشد [و خودش نسبت به هیچ یک از وجود و عدم اقتضایی ندارد. به دیگر سخن: ماهیت ذاتاً ممکن است: از اینرو نیاز به عامل بیرونی به نام علت دارد، تا وجود و یا عدم را برای آن رجحان داده و آن را به وجود و یا عدم منصف گرداند. پس ملاک نیاز به علت و علت حاجت شیء به علت، امکان شیء است.]

از طرقی، ماهیت با امکانش دهمانگونه که در حال حدوث محفوظ است دهنگام بقانیز محفوظ میباشد. بنابراین، همانگونه که وجود علت در حال حدوث و پیدایش ماهیت لازم و ضروری است، وجود علت در حال بقا و ادامه هستی ماهیت نیز واجب و اجتناب ناپذیر سیباشد. [جرا که ملاک و علت نیاز به علت، یعنی امکان، هم در حال حدوث هست و هم در حال بقا.]

برهان دوم ا: همانگونه که پیش از این [در فصل اول از همین مرحله]گفتیم، وجود معلول در مقایسه با علت خود یک وجود رابط [و فی غیره] است؛ یعنی وجودی است که وابسته به علت بوده، هیچ نحوه استقلالی از آن ندارد. اگر معلول در بقا و ادامة هستی اش از علت بی نیاز گردد. مستقل از علت و غیروابسته به آن خواهد بود. این خلف در فرض است.

[۲۲] برهان سوم انصدرالمتألهین در مسفاد میگوید: ااین مطلب بیعنی ایسن که علّت نیاز به علّت همان حدوث است نیز مر دود میباشد، زیرا اگر ما احدوث، وا تحلیل کنیم از آن سه مفهوم بهدست می آید:

۸ این برهان براساس امکان فقری و مناسب با اصالت وجود است.

در این برهان در حقیقت این مطلب بیان می شود که هلت نیاز شی، به طلبته حدوث شی، نیست، بینکه اسر
دیگوی است، خبر از حدوث و نکنه نقل این برهان در اینجا آن است که نظریهٔ مور دبحث، بعلی استفلال معلول
از طلت در بفاه ریشه در این عقیده دارد که علت نیازمندی شی، به علت همان حدود به است، نه امکان. نذا با ابطال
آن عقیده این نظر به بیز باطل می گردد و بنیانش فرو می ریزد.

۱ ـ عدم پیش از و جود:

٢\_وجودٍ پس از عدم؛

۳ . بودن و جود پس از عدم و به دنبان آن [و به عبارتی، ترتب و جود بر عدم.]
حال اگر جست و جو و بررسی کنیم که آیا علت دیاز به فاعل [و علت
هستی بخش] یکی از امور سه گانهٔ یادشده است و یا امر چهارمی غیر از آنها می باشد؛
خواهیم دید که هیچیک از امور سه گانهٔ مذکور صلاحیت این مقام را ندارد و به ناچار
باید امر چهارمی را علت نیاز مندی به فاعل دانست.

اما عدم پیشین را نمی توان علّب نیازمندی به فاعل دانست، زیراک عدم نغی و بطلان محض است و چنین چیزی صلاحیت علیّت ندارد.

و اما وجود پسین را نمی توان علت نیازمندی به ضاعل دانست، چراکه وجود معلول نیازمند ایجاد فاعل [و متوقف بر آن]است و اینجاد ضاعل نیز مسبوق به نیازمندی به وجود [و متوقف بر آن میباشد، چراکه اگر شیء واجبالوجود بالذات باشد و هیج نیازی به وجود نداشته باشد، چیزی نمی تواند آن را اینجاد کنند.) و مرانجام نیاز معلول به وجود متوقف بر علت نیاز به وجود میباشد.

[حاصل آنكه: وجود معلول متوقف بر ايجاد معلول و ايجاد معلول متوقف بس نياز معلول به وجود است.] حال اگر علت نياز معلول به وجود و داهمان وجود قرار دهيم، توقف شيء [يعني وجود معلول] بر خودش با چند واسطه لازم مي آيد.

و اما حدوث [و ترتب وجود بر عدم] را نمی توان علّت نیاز مندی به فاعل دانست، زیرا که حدوث کیفیت و صفتی برای وجود می باشد: لذا خودش نیاز مند وجود [و منوفف بر متوفف بر آن می باشد و دهمان طور که دانستیم دوجود، با چند واسطه، منوفف بر علت نیاز مندی است. پس اگر حدوث علت نیاز مندی به فاعل باشد، حدوث چندمر تبه بر خودش تقدّم خواهد یافت. بنابراین، علت نیاز به علت چیزی است غیر

از عدم پیشین و وجود بسین و ترتب وجود بر عدم. آن چیز هـمان امکـن مـناهـیت. است. ۱۹۱

## صحت فعلُ مشروط به مسبوق بودن أن به عدم نيست

[۳۳] باتوجه به آنچه بیان شد، بطلان یکی دیگر از پندارهای برخی از متکلمان نیز آشکار میگردد و آن این که گفته اند: صحت قبعل مشروط به آن است که فبعل مسبوق به عدم باشد. مرادشان از مسبوق بودن به عدم، مسبوق بودن به عدم زسانی است. [بدین معنا که یک شیء تنها در صورتی می آواند فعل یک فاعل و معلول یک علّت باشد و صلاحیت آن را دارد که به عنوان اثر یک عامل مؤثر در نظر گرفته شود که زمانی بوده باشد که آن شیء در آن زمان معدوم بوده و سپس تحقق یافته باشد. به دیگر سخن: باید شیء مورد نظر، پیش از وجود و نحقهش، در مقطعی از رسان نیست و نابود بوده باشد. پس اگر شیش از ازل مرجود بوده و از یک وجود دائم و همیشگی برخوردار باشد، آن شیء را نمی توان فعل یک فاعل و اثر یک وجود دائم و همیشگی برخوردار باشد، آن شیء را نمی توان فعل یک فاعل و اثر یک مؤثر دانست.)

حاصل این عقیده آن است که معلول از آن جهت که فعل و اثر علت خود می باشد. بذید حادث زمانی باشد.

صاحبان این عقیده در مقام اثبات مدعای خویش آور دهاند: [اگریک شیء از ازل تحقق داشته باشه و از یک هسنی همیشگی برخور دار باشد، دیگر به چیزی به نمام علت، که به او وجود بدهد، لیاز نخواهد داشت. در یک کلمه: [دوام و پیوستگی وجود یک شیء با نیازمندی و حاجت آن شی، جمع نمیشود.

[این عقیده نیز با ضرورت بالقیاس معلول نسبت به علت تامه منافات دارد، زیرا] لاز مهٔ این قول آن است که [در جایی که علت تامه قدیم زمانی است.]معلول هنگام

الرشفان ج ٢، ص ٢٠٣

وجود علت، وجود نداشته باشد.

1۳۴۱ دلیل اول بر بطلان این عفید، آن است که ملاک و علت نباز یک شی، به علت: امکان آن شی، است و امکان یک وصف ملازم با ماهیت میباشد و ماهیت. در هر صورت ملازم با معلول است و هرگز از آن منفک نمی شود. از این جهت. میان معلولی که وجودش حادث است. تفاونی نیست.

[۳۵] دلیل دوم بر رد سخن فرق آن است که وجود معلول. نسبت به علت، یک وجود رابط میباشد؛ یعنی وجودی است که وابسته به علت بوده و هیچ استقلالی از آن ندارد. چنین وجودی امکان ندارد که منقلب شده و به یک وجود غنی و بی نیاز از وجود مستقلی که وابسته به آن است، تبدیل گردد. از این جهت، میان معلولی که وجودش دائم و همیشگی است و معلولی که وجودش بریده و محدود است، تفاونی نیست.

[78] دلیل سوم بر بطلان نظریهٔ یادشده این که آن نظریه مستنزم آن است که زمان از دایرهٔ ممکنات بیرون رود. از برا معنا ندارد که زمان خودش حادث زمانی بباشد؛ یعنی زمانی بوده باشد که زمان در آن وجود نداشته و سپس به وجود آمده باشد. پس زمان، بنابراین قول، شمرط معلولیت را ندارد و نمی توان آن را سمکن و ممحلوق دانست. اییش از این محلورات این مطلب بیان شد.

# في أنّ الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد

[1] والمراد بالواحد الأمر البسيط الذي ليس في ذاته جهةٌ تركيبيّة مكتّرة. فالعلّة الواحدة هي العلّة البسيطة التي هي بذاتها البسيطة علّة، و المعلول الواحد هو المعلول البسيط الذي هو بذاته البسيطة معلول. فالمراد بالواحد ما يقابل الكثير، الذي لد أجزاء أو آحاد متباينة لا ترجع إلى جهة واحدة.

[۲] بيانه أنّ المبدء الذي يصدر عنه وجود المعلول هو وجود العلّة الذي هو نفس ذات العلّة، فالعلّة هي نفس الوجود الذي يصدر عنه وجود المعلول و ان قُطع النظر عن كلّ شيءٍ و من الواجب أن يكون بين المعلول و علّته سنخيّةٌ ذاتيّة هي المخصصة لصدوره عنها، و إلّا كان كلّ شيءٍ علّة لكلّ شيء و كلّ شيء معلولاً لكلّ شيء. فيلو صدر عن العلّة الواحدة التي ليس لها في ذاتها إلّا جهة واحدة معاليل كثيرة بساهي كثيرة متباينة لا ترجع إلى جهة واحدة تقررت في ذات العلّة جهات كثيرة متباينة متدافعة، و قد فرضت بسيطةً ذات جهة واحدة، هذا خلف، فالواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد، و هو المطلوب.

[٣] وقد اعترض عليه بالمعارضة أنَّ لازمه عدم قدرة الواجب تعالى على إيجاد أكثرَ من واحد وفيه تقبد قدرته، وقدر برهن على إطلاق قدرته، وأنَّها عين ذاته المتعالية.

[۴] و يردُّه أنَّه مستحيل بالبرهان، و القدرة لا تتعلَّق بالمحال، لأنَّه بطلان محض لا شيئيّة له. فالقدرة المطلقة على إطلاقها، و كلَّ موجود معلول له تعالى بلا واسلطة أو معلول معلول المعلول معلول حقيقةً.

[0] و بتفرّع عليه أوّلاً: أنّ الكثير لا يصدر عنه الواحد، فلو صدر واحد عن الكثير، فإمّا أن يكون الواحد واحداً نوعيّاً ذا أفراد كثيرة يستند كلُّ فرد منها إلى علّة خاصّة، كالحرارة الصادرة عن النار و النور و الحركة و غيرها؛ أو تكون وحدته عدديّة ضعيفة كالوحدة النوعيّة فيستند وجوده إلى كثير كالهيولي الواحدة بالعدد المستند وجودها إلى مقارق يقيم وجودها بالصور المتواردة عليها واحدة بعد واحدة على ما قالته الحكما، وقد تقدّم الكلام فيه. و إمّا أن يكون للكثير جهة وحدةٍ يستند إليها المعلول، و إمّا أن يكون الكثير جهة وحدةٍ يستند إليها المعلول، و إمّا أن يكون الكثير مركباً فينسب إلى نفس المركّب.

[9] و ثانياً أنّ المعلول الواحد لا يفعل فيه عللٌ كشيرةٌ، سـواء كــان عــلى ســبيل الاجتماع في عـرض واحد، لأنّه يؤدي إلى التناقض في ذات الواحد المؤدّي إلى الكثرة، او كان على سبيل التوارد بقيام علّة عليه بعد علّة. للزوم ما تقدّم من المحذور.

[٧] و ثالثاً أنّه لو صدر عن الواحدكثيرٌ وجب أن يكون فيه جهةُ كثرةٍ و تــركيبٍ يستند إليها الكثير غيرُ جهة الوحدة المفروضة، كالإنسان الواحد الذي يفعل أفعالاً كثيرةً من مقولات كثيرة متباينة يتمام الذات.

#### فصل چهارم

## از علت واحد تنها معلول واحد صادر ميشود

11 مقصود از واحد [در قاعده معروف «الواحد الایصدر عنه الا الواحد» [اسر بسیط و یکتایی است که در ذات آن جهت ترکیبی و کثرت ساز وجود ندارد. بنابراین. [مقصود از] «علت و احد» آن علت بسیط و یکتایی است که بیا ذات بسیطش عدت می باشد. [فید «ذات» برای بیان این نکته است که علیت یک حیثیت ذاتی برای آن هویت بسیط می باشد، نه آن که امری زاید بر ذات و عارض بر آن باشد. [و [مقصود از] «معلول و احد» آن معلول بسیط و یکتایی است که با ذات بسیط خود معلول می باشد. [در این جا نی برای می باشد. برای بیان این نکته است که معلولیت یک حیثیت ذاتی برای معلول می باشد. به آن که امر زاید بر ذات و عارض بر آن باشد.) پس دو احد» در این جا در برابر کثیری به کار می رود که دارای اجزا یا افراد متباین می باشد: به گونه ای که به در برابر کثیری به کار می رود که دارای اجزا یا افراد متباین می باشد: به گونه ای که به یک جهت و احد بازگشت ندارند.

[حاصل آنکه در موضوع قاعدهٔ «الواحد» دو اسر معتبر است: یکمی وحمدت و دیگری بساطت ۱ به دیگر سخن: مقصو د از واحد در قاعدهٔ یادشده، چیزی است که نه

<sup>------</sup>

د اللمه مقصود از بساطت، حصوص بساطت حارجای است، به بساطت عقلی و با بساطت تحلیایی و نیز معصود از و حدث و حدث در حصوص وجود است ده گرندای که ماهیت واحلای از آن انتزاع گردد، نه و حدث شخصی، شامد

#### کثیر است و نه مرکب.

## برهان قاعدة «الواحد»

[۳] بیان مطلب آن است که مبدأ و اصلی که وجود معلول از آن سرچشمه می گیرد و از آن صدور می پابد، همان وجود علت است، که نفس ذات و همویت عملت را تشکیل می دهد. بنابراین، علَتْ نفس وجودی است که، با قطع نظر از هرچیز، معلول از آن به وجود می آید.

از طرفی، باید میان علّت و معلول سنخیت ذاتی برقرار باشد و همین سنخیّت میان علت و معلول خاص، صدور معلول معین از یک علت معین را موجب میگردد و اگر هر علیّتُ سنخیّت میان علت و معلول لازم و معتبر نبود، هرچیز می توانست علت برای هرچیز واقع شود و هر شنی می توانست معلول هر شبئی باشد.

[مقسود از سنخیت ذاتی میان علت و معبول آن است که هر علتی، از آنجاکه افاضه کنندهٔ هستی معلول و کمال وجودی آن است، در مرتبهٔ عالی تری واجد کمال معلول خود میباشد؛ یعنی یک حیثیت واحدی هست که مرتبهٔ نازلهٔ آن در معلول وجود دارد و مرحلهٔ کاملهٔ آن در علت بافت میشود.]

باتوجه به مفدمات فوق می گوییم: اگر از علت واحدی که تنها دارای یک حبثیت ذاتی میباشد، معلولهای کثیر و متبینی صادر گردد که دارای یک جهت واحد نبوده و حیثیت جامعی میان انها یافت نمی شود. در این صورت باید در ذات علت حیثیات مباین و مغایر هم و جود داشته باشد، [تا میان آن علت و هریک از معلولها بسواند سنخیت برقرار شود،) در حالی که علت، بنابر فرض، بسیط و دارای یک حیثیت

<sup>→</sup> این ملامها آن است که حضوت علامه یک در قصل پدیرت و سوم از مرحلهٔ دوازدهم، یا تمسیک به قاهدهٔ «الواحل» - فقط و صدت بوغی صادر اول را آبات میکند و برای الیات و صدت شخصی آن انحصار نوع مجرد در یک فرد را - مطرح می سازد.

واحد می باشد. این خلف فر ض است. بنابراین. از علت واحد جز معلول واحد صادر نمیگردد. این همان نتیجهٔ مطلوب ماست.

#### قاعدة «الواحد» متافاتي با قدرت مطلقة خداوند ندارد

[٣] برخي، از راه معارضه بر قاعدهٔ «الواحد» اعتراض كرده الله كمه الازمة اين قاعده آن است كه و اجب تعالى فقط قدرت و توانايي بر ايجاد يك معلول داشته باشد و نه بيشتر و اين به معناي تقييد قدرت خداوند و محدود ساختن آن است، در حالي كه با برهان ثابت گشته است كه قدرت خداوند مطلق و نامحدود بوده و عين ذات متعالى او مي باشد. [بنابراين، هيمان برهاني كه نامحدود بودن قيدرن خيدا را به اشبات مي رساند، قاعدهٔ دالواحده را ردّ و ابطال مي كند.]

[۴] در پاسخ به این اعتراض باید گفت: [قاعدهٔ «الواحد» مستارم محدود بسودن قدرت خداوند نبود، و هیچ منافاتی باقدرت مطلقهٔ الهی ندارد، زیرا]صدو ر بی واسطهٔ چند معلول از واجب تعالی به مقتضای برهان[ی که برای اثبات قاعدهٔ «الواحد» اقامه شد،] محال و غیرممکن است و قدرت [ -هرچند که مطلق و بی حدً باشد - ] به محال تعلق نمی گیرد، چرا که امر محال و ممتنع بطلان صرف است و هیچ شیئیتی ندارد.

[پس مسانگونه که قدرت خداوند بر ایجاد دو ضد در یک موضوع واحد تعلق نمی گیرد و نمی توان تصور کرد که خداوند چیزی را بیافریند که مثلاً هم سفید باشد و هم سیاه و در عین حال این به معنای محدودبودن قدرت خداوند نبوده، بلکه به خاطر عدم قابلیت ضدین برای اجتماع در یک موضوع می باشد، هم چنین عدم تعلق قدرت خداوند بر ایجاد بی واسطهٔ دو معلول، به خاطر امتناع صدور کثیر بماهو کثیر از واحد بوده و هیچ گردی بر چهرهٔ قدرت مطلقهٔ الهی نمی نشاند. در یک کلمه: تعلق نگرفتن قدرت خداوند بر ایجاد چنین اموری به خاطر ضعف قابل است، کلمه: تعلق نگرفتن قدرت خداوند بر ایجاد چنین اموری به خاطر ضعف قابل است،

پس قدرت مطلقهٔ الهي بر اطلاق خود باقي است و هر موجود يا بيدون واسيطه معلول خداوند است و يا [با واسطه معلول او ميباشد؛ يعني] معلول معلول اوست و معلول معلول يک شيء واقعاً و حقيقتاً معلول آن شيء است.

## فروع قاعدهٔ «الواحد» ٔ

[4] قرع نخست: [معلول واحد تنها ازعلت واحد می تواند صادر شود و]از علل کثیر، معلول واحد به وجود نمی آبد. پس اگر مشاهده شود که درجایی معلول واحد ازعلل کثیر صادر شده است، آن معلول و علت داخل در یکی از موارد ذیل خواهد به د:

۱ ـ در برخی موارد واحدی که از کثیر صادر گشته است، [واحد شخصی نبوده، بلکه] واحد نوعی میباشد که دارای افراد متعددی است و هنر فنردی از آن بنه یک علت خاص استناد دارد؛ مانند خرارت که از آتش، نور، حبرکت و غیر آن بنه وجود می آید. [حرارت یک واحد نوعی است و دارای افراد متعددی میباشد و هر فردی از آن تنها از علّت واحد می تواند صادر شده و تحقق یابد، اما آن علت واحد در بعضی موارد نور با حرکت و یا امر دیگری است. ا

رعایت نظم منطقی دو ترتب فروع سه گاهٔ بالا. اقتضا میکند که ابتدا فرع سوم ذکو شود، چرا که فسرع سوم مستقیماً از خود قاهدهٔ «الواسد» نتیجه می شود و سیس فرع دوم بیان شود: چون فرع دوم بیانگر عکس قاعده «انواحد» می باشد و آنگاه فرع اول بیان شود، که از متفرعات عکس فاعده است.

۲. البته در چنین هواردی باید یک جهت مشترکی در میان علتهای کثیر وجود داشته باشد، نا به واسعنه آن جهت مشترکی در میان علتهای از وجود، معلول سنخ واحدی از آن باشد. به دیگر سنخ واحدی از آن باشد. به دیگر سنخ تا اگر میان معلول های متعدد یک وحدت نوعی برقرار باشد، باید میان علتها آنها نیز وحدت نوعی حاکم باشد. در مورد حراوت، علت امری واحد است، و آن مبلوت است از: «زیادشدن فاصلهٔ میان ذرات» و هریک نز آنش و نور و حرکت چیزی جز علتهای اعدادی بهشمار می روند و علتهای اعدادی از موضوع قاعدهٔ داورد بروناند.

۲ در بعضی موارد واحدی که از کنیر به وجود آمده است، دارای و حدت عددی ضعیف میباشد؛ همانند و حدت نوعی [که یک و حدت ضعیف است] و الذا و جود آن می تواند به علت متعدد مستند باشد: نظیر هبولا که دارای و حدت عددی [ضعیفی] است و \_ آنگونه که حکما گفتهاند و پیش از این دربارهٔ آن بحث شده \_ یک جوهر مجرد به واسطهٔ صورتهایی که یکی پس از دیگری بر هبولا می پرشاند. و جود آن را پابر جانگه می دارد. [پس هبولا در و جود خویش مستند به صورت های کثیر و متعدد می باشد و مصحح این استناد همان ضعف و حدت هیولاست.]

۳ در برخی موارد نیز علل کثیر دارای جهت وحدت میباشند و معلول واحد به همان جهت و حددت میباشند و معلول واحد به همان جهت و حدت مستند میباشد؛ إمانند مرکبات حقیقی، کمه در آن از ترکیب اجزای گوناگون، یک امر واحد و دارای اثر خاص نحقق میبابد. در این صوارد نیز معلول واحد از علت واحد صادر گشته است. ا

 ۴ دو بعضی از موارد علت کثیر، مرکب از چند جزء میباشد و تنها با یکی از آن اجزاء معلول را به وجود می آورد [و معلول از علت واحدی صادر گشته است، ااما در عین حال به خود مرکب اسناد داده می شود. [این اسناد مجازی بوده و ناقض مدعلی ما نخواهد بود.]

[۶] فرع دوم: علتهای کثیر در معلول واحد اثر نمیگذارند. نه درعرض واحد و همراه با هم و نه در پی یک دیگر .

اما در عرض واحد و همراه با یک دیگر در معلول واحد اثر نمی گذارند. زیرا چنین امری به تناقض در ذات واحد منجر می شود و موجب کثرت معلول می گردد؛ [یعنی مسئلزم آن است که معلول واحد، در عین حال که واحد است، واحد نباشد. بلکه کثیر باشد، زیرا هر علّتی و جود خاصی را افاضه می کند و اگر علت ها کثیر باشند، معلول نیز کثیر خواهد بود، با آن که بنا بر فرض معلول واحد است.

و اما در پی یکندیگر و به نحو تـوارد بـر مـعلول واحـد اثـر نـمیگذارنـد، زیـرا

محذوری که پیش از این گذشت لازم می آید. (یعنی لازم می آبد جهات کلیر و حیثیات متعدد در معلول و جود داشته باشد چراکه باید مبان علت و معلول سنخیت ذانی برقرار باشد با آنکه معلول، بنابر فرض، واحد و بسیط می باشد و فقط یک حیثیت ذاتی دارد.]

[۷] فرع سوم: (باتوجه به آنکه از عنت واحد و بسیط تنها یک معلول صادر می شود] اگر در موردی مشاهده شود که از عنت واحد معلولهای متعدد و کثیر صادر شده است: (معلوم می شود که آن علت بسیط نمی باشد، بلکه از وما جهات متعدد و حیثیات متکثری، غیر از آن جهت و حدت مفروض، در آن علت بحقق دارد، که منشأ پیدایش معلولهای کثیر شده است؛ مانند انسان واحد که افسال متعدد از مقولهای گوناگون که متباین به تمام ذات اند از او صادر می شود.

# في استحالة الدور و التسلسل في العلل

[1] أمّا الدور فهو توقّف وجود الشي، على ما يـتوقّف وجـود: عـليه، إمّ بـلا بواسطة، كتوقّف «أ» على «ب» و توقف «ب» على «أ»، و يسمّى دوراً مصرّحاً؛ و إمّا مع الواسطة كتوقّف «أ» على «ب» و «ب» على «ج» و «ج» على «أ»، و يسمّىٰ دوراً مضمراً.

[۲] واستحالته قريبة من البداهة. فإنه يستلزم تقدُّم الشيء على نفسه بالوجود. و
 هو ضروريُّ الاستحالة.

[٣] و أمّا التسلسل فهو ترتّب شيء موجود على شيء آخرَ موجودٍ معه بالفعل، و ترتّب الثانى على ثالث كذلك، و الثالثُ على رابع، و هكذا إلى غبر النهاية. سواء كان ذهاب السلسلة كذلك من الجانبين بأن يكون قبلَ كلّ قبلٍ قبلٌ و بعد كل بعدٍ بعدٌ. او من جانب واحد. لكن الشرط على أيّ حالٍ أن يكون لأجزاء السلسلة وجودٌ بالفعل، و أن تكون مجتمعة في الوجود، و أن يكون بينها ترتّب و التسلسل في العلل ترتّب معلول على علّة، و هكذا إلى غير النهاية.

[۴] والتسلسل في العلل محال، و البرهان عليه أنّ وجود المعلول رابط بالنسبة إلى علّته لا يقوم إلّا بعلّته. و العلّة هو المستقلّ الذي يقوّمه كما تقدّم. و إذا كانت علّته معلولةٌ لثالث و هكذا كانت غيرٌ مستقلّة بالنسبة إلى مافوقها، فلو ذهبت السلسلة إلى

غير النهاية و لم تنته إلى علَّة غير معلولة تكون مستقلَّةً غيزَ رابطة لم يتحقَّق شيء من أجزاء السلسلة، لا ستحالة وجود الرابط إلاّ مع مستقلٌ.

[۵] برهان آخر، و هو المعروف بيرهان الوسط ر الطرف، أذاسه الشيخ في الشفاء، حيث قال: «إذا فرضنا معلولاً و فرضنا له علّة و لعلّته علةً، فليس بسكن أن يكون لكلّ علّة علّة بغير نهاية، لإنّ المعلول و علّته و علّة علّته إذا اعتبرت جملتها في القياس الذي لبعضها إلى بعض كانت علّة العلّة علّة أولى مطلقة للاخبرين و كان للآخبرين نسبة المعلولية إليها و إن اختلفا في أنّ احدهما معلول بالواسطة و الآخر معلول بلا واسطة، ولم يكوناكذلك لا الأخير و لا الستوسط، لأنّ المتوسط الذي هو العلّة الساسة للمعلول علّة لشيء واحد فقط، و المعلول ليس علّة لشيء.

[8] ولكلّ واحد من الثلاثة خاصيّةً. فكانت خاصيّة الطرف المعلول أنّه ليس علّة لشيء، و خاصيّة الوسط أنّه علّة لطرفٍ و لشيء، و خاصيّة الوسط أنّه علّة لطرفٍ و معلولُ لطرفٍ، سواء كان الوسط واحداً او فوق واحد، و إن كان فوق واحد فسواء ترتّب تتب ترتيباً متناهباً او غير متناه، فإنّه إن ترتّب كثرةً متناهبة كانت جملة عدد ما بين الطرفين كواسطة واحدة تشترك في خاصيّة الواحدة بالقياس إلى الطرفين، فيكون لكملّ ممن الطرفين خاصيّة.

[٧] وكذلك إن ترتب في كثرة غير متناهية فلم يحصل الطرف كان جميع الغير المتناهي في خاصية الواسطة، لأنّك أيَّ جملة أخذت كانت علَّة لوجود المعلول الأخير، وكانت معلولة، إذ كلَّ واحد منها معلول، و الجملة متعلّقة الوجود بها، و متعلّفة الوجود بالمعلول معلول، إلّا أنّ تلك الجملة شرط في وجود المعلول الأخير و علة له، و كلّما زدت في الحصر و الأخذكان الحكم إلى غير النهاية باقياً.

[٨] فليس يجوز أن تكون جملة علل موجودة و ليس فيها علّة غير معلولة و علّة أولى، فإنّ جميع غير المتناهى كواسطة بلاطرف. و هذا محال. (الشفاء. ص ٣٢٧)

[٩] برهان آخر، و هو السعروف بالأسدُ الأخصر للفارابيّ، أنَّه إذ كان ما من واحد

من آحاد السلسلة الذاهبة بالترتيب بالفعل لا إلى نهاية إلا و هو كالواحد في أنّه ليس يوجد إلّا و يوجد آخر وراء: من قبلُ كانت الآحاد اللامتناهية بأسرها يصدق عليها أنّها لاتدخل في الوجود ما لم يكن شي، من ورائها موجوداً من قبلُ. فإذن بداهة العقل قاضيةً بأنّه من أبن يوجد في تلك السلسلة شيء حتّى يوجد شي، ما بعده؟ (الأسفار. ح ٢٠ ص ١٩٤)

وهناك حجج أخرى أقيمت على استحالة التسلسل لا يخلو أكثرها من مناقشة.

[ • [ ] تنبيه: قال بعضهم: «ان معيار الحكم بالاستحالة في كل من البراهيين التي البيمت على استحالة التسلسل هو استجماع شرطي الترتب و الاجتماع في الوجود بالفعل في جهة اللانهاية. و مقتضاها استحالة التسلسل في العلل في جهة التصاعد، بأن تترتب العلل إلى ما لا نهاية له. لا في جهة التنازل بأن يترتب معلول على علته. ثم معلول المعلول على المعلول، و هكذا إلى غير النهاية.

[11] والفرق بين الأمرين أنَّ العلل مجتمعةً في مرتبة وجود المعلول و محيطةً بد، و تقنَّمها عليه إنّما هو بضرب من التحليل، بخلاف المعلومات فإنّها ليست في مرتبة عللها، فذهاب السلسلة متصاعدةً يستازم اجتماع العلل السترتّبة بوجوداتها بالفعل في مرتبة المعلول الذي تبتدئ منه السلسلة مثلاً، بخلاف ذهاب السلسلة متنازلةً، فإنّ السعلولات المترتّبة المتنازلة لا تجتمع على العلّة الاولى التي تبدى، منها السلسلة مثلاً، انتهى كلامه ملخّصاً.

[17] وأنت خبير بأنّ البرهانين المتقدّمين المنقولين عن الشيخ و الفارابيّ جاريان في صورتي التصاعد و التنازل جبيعاً، فيما كانت السلسلة مؤلّفة من علل تامّة. و أمّا العلل الناقصة فيجري البرهانان فيها إذا كانت السلسلة متصاعدةً، لوجوب وجود العلّة الناقصة عند وجود المعلول و معه، بخلاف ما إذا كانت السلسلة متنازلةً، لعدم وجوب وجود المعلول عند وجود العلّة الناقصة.

فسا ذكره من أنَّ معيار الاستحالة هو اجتماع اللامتناهي في جزء من أجزاء السلسلة

و هو متأتِّ في صورة التصاعد دون التنازل، ممنوع.

[١٣] تنبيه آخر: تقدّم أنّ التسلسل إنّما يستحيل فيما إذا كانت أجزاء السالسلة موجودةً بالفعل، و أن تكون مجتمعةً في الوجود، و أن يترتّب بعضها على بعض، فلو كان بعض الأجزاء موجودةً بالقوّة كبعض مراتب العدد فليس بمستحيل، لأنّ السوجود مسنه متناودائماً، و كذا لو كانت موجودة بالفعل لكنّها غيرُ مجتمعة في الوجود كالحوادث الزمانيّة بعضها معدومة عند وجود بعض، لتناهي ما هو الموجود منها دائماً، و كذا لو كانت موجودةٌ بالفعل مجتمعةً في الوجود، لكن لا ترتّب بينها، و هو توقّف البعض على البعض وجوداً، كعدد غير متناو من موجودات لا عليةً و لا معلوليّة بينها.

(١٤) والوجه في ذلك أنه ليس هناك من نقد شيءٍ من الشرائط الثلاث سلسلة واحدة موجودة غير متناهية حتى يجري فيها براهين الاستحالة.

العلل النابية آخر: مقتضى ما تقدّم من البرهان استحالة التسلسل في أقسام العلل كلّها من العلل الفاعليّة و الغائيّة و الماديّة و الصوريّة، كما أنّ مقتضاها استحالته في العلل التامّة، لأنّ الملاك في الاستحالة ذهاب التوقف الوجوديّ إلى غير النهاية، و هو موجود في جميع أقسام العلل.

[18] ويتبيّن بذلك أيضاً استحالة التسلسل في أجزاء الساهيّة، كأن يكون مشلاً للجنس جنس إلى غير النهاية، لأنّ الجنس و الفيصل هما المادّة و الصورة مأخوذتين لا بشرط.

على أنَّ الماهيَّة الواحدة لو تركّبت من أجزاء غير متناهيةٍ استحال تعقّلها. و هو باطل.

## محال بودن دُور و تسلسل در علل

## محال بودن دور

[۱] تعریف دور: دور [در لغت به معنای حرکت شیء در یک مسیر منحنی است؛ به گونهای که به نقطهٔ نخستین بازگردد و در اصطلاح] عبارت است از آنکه و جود شیء شیء توقف داشته باشد بر چیزی که آن چیز در و جودش و ابسته به همان شیء نخستین است. [به دیگر سخن: دور عبارت است از اینکه شیء علتِ علتِ خودش و با از نظر دیگر، معلولِ معلولِ خودش باشد و به بیان سوم، دور عبارت است از اینکه موجودی از آن جهت که علت و مؤثر در پیدایش موجود دیگری است. در همان جهت معلول و محتاج آن باشد.]

دور مضمو و دور مصرّح: [دور، که عبارت است از توقف یک شیء بر شیء دیگری که متوقف بر شیء نخستین است]، یا بدون واسطه است مانند این که «الف» متوقف بر «اب» و [معلول آن] باشد و «ب» متوقف بر «الف» [و معلول آن] باشد. [در چنین فرضی، «الف» مستقیماً و بدون واسطه معلول معلول خودش می باشد.] چنین دوری را دور «مصرّح» می نامند و یا با واسطه می باشد؛ مانند این که «الف» متوقف بر «ب» و «ب» متوقف بر «الف» باشد. [در این مثال «الف» با یک واسطه، معلول معلول معلول خود می باشد.

[۲] بیان محال بودن دور: محال بودن دور امری روشن و نزدیک به بداهت است. زیرا دور مستلزم آن است که شیء بر خودش در وجود تقدم بابد و این ضرور تأ محال و ممتنع میباشد.

[توضیح ابن که: علّت تقلّم وجودی بر معلول خود دارد. پس اگر «الف» عسلت «به باشد و «ب» نیز علت «الف» باید پیش از آن که توسط «ب» موجود شود، وجود داشته باشد، تا «ب» را ایجاد کند این به معنای آن است که «الف»، در یک مرتبهٔ خاص، هم موجود باشد و هم موجود نباشد و این همان اجتماع نقیضین است. حاصل آن که: دور، یعنی توقف شیء بر جیزی که متوقف بر همان شی ، است، مستلزم تقدم شیء بر خودش میباشد و تقام شیء بر خودش مستلزم اجتماع نقیضین است.]

#### محال بودن تسلسل

[۳] تعریف تسلسل: تسلسل (در لغت به معنای آن است که اموری به دنبال هم زنجیروار واقع شوند، خواه حلقه های این زئجیر متناهی باشد یا نامتناهی و خواه میان آنها رابطه عنّی و معلولی برقرار باشد یا نباشد و در اصطلاح) عبارت است از تر تُب او توفف و وابستگی]یک شیء موجود بر شیء دیگری که همراه با او بالفعل موجود می باشد و ترتّب آن موجود دوم بر شیء سومی که همراه با او بالفعل موجود می باشد و ترتّب آن موجود سوم بر سوجود چهارم و به همین نحو تا بی نهایت؛ خواه ابن سلسله به همین ترتیب در هر دو طرف، (یعنی هم در ناحیهٔ عبلل و هم در ناحیهٔ عملل و هم در ناحیهٔ معنولها) تا بی نهایت ادامه یابد . به این صورت که پیش از هر علتی، علت دیگری باشد و پس از هر معلولی، معلول دیگر قرار داشته باشد . یا فقط در یک طرف تا بی باشد و پس از هر معلولی، معلول دیگر قرار داشته باشد . یا فقط در یک طرف تا بی میشود:

يكي أنكه تسلسل فقط در ناحية علل باشد، نه معلولها. چنين سلسلهاي نـقطة

پایانی دارد، اما نقطهٔ آغازین ندارد. به دیگر سخن: در چنین سلسلهای حلقهای یافت می شود که فقط معلول است و معلولِ دیگری پس از آن قرار ندارد. اما حلقهای یافت نمی شود که فقط علت باشد و خودش معلول علت دیگری نباشد.

شکل دیگر آنکه به عکس شکل نخستین، سلسلهٔ موردنظر، نقطهٔ آغازین داشته باشد، اما نقطهٔ پایانی نداشته باشد؛ یعنی سلسله دارای علتِ نخستین باشد، اما دارای معلول آخرین نباشد.]

اما در هر حال شرط [تسلسل مصطلح، كه محال و ممتنع مى باشد،] آن است كه:
اولاً: اجزاى سلسله بالفعل موجود باشند؛ [بنابرايس، سلسلة اعداد، اگرچه
نامحدود است و پس از هر عددى عدد ديگرى مى توان در نظر گرفت و هرگز بهه
آخرين عدد و بزرگ ترين عدد نمى توان دست يافت، اما تسلسل مصطلح، درآن
تحقق ندارد، زيرا همهٔ اجزاى اين سلسله بالفعل موجود نـمى باشد و آن چه از آن
بالفعل موجود است، هميشه محدود و متناهى است.]

ثانیاً: اجزای سلسله با هم موجود باشند. | در نتیجه سلسلهٔ اجزای زمان و نیز حوادث زمانی، اگرچمه نـامحدود و نـامتناهی بـاشند، نـسلسل مـصطلح را تشکـیل نمیدهند، زیرا اجزای آن به تدریج تحقق مییابند و وجود برخی از اجزای آن همراه با عدم برخی دیگر میباشد.}

و ثالثاً: میان اجزای سلسله تر تب باشدا. (بنابرایس، مجموعهای از پدیددهای نامحدود که تر تب و وابسنگی به یک دیگر ندارند، تسلسل مصطلح را تشکیل

۹. دربارهٔ شروط بادشاری میان متکلمان و غلاسهٔ ۱۰ اختلاف نظر و جرد دارد. متکلمان آین شروط را در تسنسل بعتیر شمی دانند و پراهین تسلسل را در سوادتی که در طول زمان و اقع می شوند و نیز خوادش که در یک زمان نحفن می بانند، جاری می سازند و معتقدند که سلسلهٔ حوادث از مکاری به حادثهای می رساد که حلقهٔ آغازین هست خوادث است و از سوی دیگر به حادثهای می رساد که حلقهٔ پایانی همه حوادث می شاه هم چین محتقدند که نماداد خوادث در ومان واحد همیشه محدود و منتاهی می باشد اما دلاسقه، برخلاف متکلمان برامین نسسل را دستاره چین محدودیت های نسیدان.

نمی دهد. همانگونه که در دنبالهٔ همین فصل در تنبیه دوم خواهد آمد، مقصود از ارشب اجزای سلسله توقف و وابستگی برخی از آنها به برخی دیگر می باشد و همانگونه که در فصل نخست این مرحله گذشت، وجودی که وجود دیگری بر آن توقف دارد، علت نام دارد و آن وجود دیگر معلول نامیده می شود. از مجموع این امور نتیجه می شود که تسلسل مصطلح اختصاص به سلسلهٔ علل و معالیل دارد. امنا همان طور که پیش از این بیان شد، این تسلسل به سه نحو قابل تصور است: ۱ مسلسل هم در ناحیهٔ علتها و هم در ناحیهٔ معاولها. ۲ متسلسل فقط در ناحیهٔ علل. ۳ متسلسل در ناحیهٔ حصوص معلولها. آن چه در این فصل محل بحث است تنها تسلسل در ناحیهٔ حصوص معلولها. آن چه در این فصل محل بحث است

تسلسل در ناحیهٔ علل: تسلسل در ناحیهٔ عنن عبارت است از: ترقب یک معلول بر علّتش و ترقب آن علّت بر علّت دیگر و ترتب علت دوم بر علت سوم و به هممین ترقیب تا بی نهایت؛ [یعلی سلسله ای از علتها و معلولها که در آن: علت نخسنین وجود نداشته باشد.]

## برهان تخست بر محال بودن تسلسل در ناحیهٔ علتها

[۴] نسنس در ناحیهٔ علتها محال می باشد؛ بدان دلیل که وجود معلول ممان گونه که پیش از این گذشت منسبت به علت [هستی بخش. یعنی علت فاعلی اش وجود رابط می باشد، که جز با اتکا به علتش قوام نمی باید و علت وجود مستقلی است که به معلول خویش قوام و تحقق می بخشد. اگر علت معلول موردنظر خودش معلول علت دیگری باشد و به همین ترتیب [آن علّت نیز معلول علت دیگری باشد و به همین ترتیب آن علّت نیز معلول علت دیگری باشد و به همین ترتیب این علت از خود رابط و دیگری باشد و ...] علت های مفروض در مقایسه با موجود بالاتر از خود رابط و غیرمستقل خواهند بود. حال اگر این سلسله تا بی نهایت ادامه یابد و به علتی که مستقل و غیر رابط بوده و خود معلول چیز دیگری نباشد پایان نیابد، در این صورت

هیچ یک از اجزای سلسله تحقق نخواهد یافت، جراکه وجود رابط تنها با تکیه بس وجود مستقل می تواند تحقق یابد و بدون أن وجودش محال و ممتنع خواهد بود.

ااین برهان تنها در سلسلهٔ عللِ فاعلی جاری می گردد و سلسلهٔ علت ها تامه را نیز، از آن جهت که مشتمل بر علت فاعلی است، دربر می گیرد؛ توضیح آن که: وجود معلول نسبت به علتِ فاعلی، یعنی علتِ مفیض وجود و هستی بخش، فی غیره و رابط می باشد. پس وجود معلول از شؤن وجود علتِ هستی بخش می باشد و در نتیجه، علت و معلول هردو موجود به یک وجود بوده و تفاو تشان تنها به مرتبه وجودی آنها می باشد. بنابراین، اگر سلسلهای از علت ها و معلول ها را در نظر بگیریم، تمام آنها موجود به یک وجود واحد، اما دارای مراتب گوناگون می باشند.

حال اگر این وجود واحد به یک مرتبهٔ مستقل و غیر معلول برسد، سلسلهٔ یادشده محدود و متناهی خواهد بود و تسلسلی در آن رخ نداده است. اما اگر به چنین مرتبه ی نوسد و مراتب آن همگی رابط و غیر مستقل باشند، لازمهاش آن است که این وجود واحد که جامع همهٔ مراتب است عین ربط باشد. اما تحقق یک وجود رابط، بدون تحقق وجود مستقلی که بدان قوام بخشد، محال سی باشد - زیرا مستایش آن است که وجود رابط در عین حال که رابط است، رابط نباشد - پس تسحقق چنین سلسله ای محال می باشد. و هذا هو انعطلوب.]

#### برهان دوم

 [۵] این برهان را، که به «برهان وسط و طرف» شهرت دارد، شیخ الرئیس ابداع نموده و در شغابیان کرده است؛ آنجا که می گوید:

«اگر معلولی را فرض کنیم و برای آن معلول، علّتی و برای عسلتش نیز عملتی را در نظر بگیریم، امکان ندارد که تا بی نهایت برای هر علّتی علتی باشد [و یک سلسلهٔ نامتناهی از علل تحقق بابد.] دلیل محال بودن تسلسل در سلسلهٔ علل آن است که: اگو

[در همان سنسلهٔ سه عضوي یادشده،] معلول و عنتش و علت علتش را، از آن جهت که با یک دیگر مر تبطاند، در نظر بگیریم. علت علت علت نخستین و مطلق نسبت به آن دو عضو دیگر نسبت معلولیت بنا آن خواهند داشت؛ [از این جهت، آن دو عضو دیگر همسانند، |اگرچه در این جهت که یکی معلول بی واسطه و دیگری معلول با واسطه آن علت نخستین است، با یک دیگر تفاوت دارند. [در هر حال] هیچ یک از آن دو عضو دیگر این ویژگی علت نخستین را ندارند؛ [یعنی نسبت به دیگر اعضا علیت مطلقه ندارند،] نه عضو اخیر و نه عضو میانی. زیرا عضو میانی این سلسله، که علت مستقیم و مباشر عضو اخیر است، تنها علت یک شیءاست و آن عضو اخیر علت برای هیچ چیزی نیست. [پس حکم علیت مطلقه تنها از آنِ یکی از اعضای سه گانهٔ سلسلهٔ بادشد، است.]

[2] هریک از حلقات سه گانه [سلسلهٔ موردبحث] خصیصه و ویترگیای دارد؛ خصیصه طرف دیگر آن است که علت چیزی نیست؛ خصیصه طرف دیگر آن است که علت چیزی نیست؛ خصیصه طرف دیگر آن است که علت یک طرف و معلول طرف دیگر سلسله می باشد، خواه آن چه در وسط قرار علت برک طرف و معلول طرف دیگر سلسله می باشد، خواه آن چه در وسط قرار گرفته است یک حلقه باشد و یا بیشتر باشد و اگر بیش از یک حلقه بود، خواه تعداد محدودی باشند که بر یک دیگر متر تب شده اند و یا تعداد نامحدودی باشند. [در هر حال، آن چه در وسط قرار گرفته است، حکمش و خصیصه اش آن است که علت یک طرف و معلول طرف دیگر می باشد.]

پس اگر سلسلهٔ محدود و متناهیای از علتها و معلولها را درنظر بگیریم تمام حلقههایی که در وسط و در میان دوطرف سلسله قرارگرفته است. سانند یک حلقهٔ واحد خواهد بودکه در میان دوطرف قرار گرفته است و در پیوند با دوطرف سلسله

١. مقصود از درطرف سلسله، دوسر آن م ياشا.

همان خصیصهٔ حاقهٔ واحد مبانی را خواهد داشت؛ [یعنی معلول یک طرف و علت طرف دیگر خواهد بود.] پس برای هریکه از طرفین اسلسلهٔ علتها و معلولها عصیصه و و بزگیای است؛ [همانگونه که آنچه در وسط قرار میگیرد نیز خصیصه و و بزگی خاص خود را دارد.]

[٧] حال اگر فرض كنيم حلقات سلسله [در ناحية علل] تابي نهايت ادامه دار دو در نتيجه سلسله [از ناحمهٔ علل] بدون طرف مي باشد، در اين صورت همهٔ حلقات نامحدود این سلسله، [به استثنای عضو اخیر آن که فقط معلول است و خودش علت چيز ديگري نبست، إختصيصهٔ فترد مياني و متوسط را ختواهند داشت. زيترا هير مجموعهای از حلقهها را درنظر بگیریم، علت معلول اخیر بوده، در عین حال خودش نيز معلول مي باشد، زيرا هر يک از حلقات أن منجموعه منعلول مي باشد و خود مجموعه وجودش وابسته به حلقههايي مي باشدكه از أنها تشكيل يافته است و آنچه و جودش وابسته به معلول است، خودش نيز معلول خواهد بود. ازطرفي، خود آن مجموعه شرط و علتِ وجود معلول اخير ميباشد. هرچه بر تعداد اين مجموعه افزوده شود، حتى تايي نهايت، حكم اين مجموعه همين خواهد بود؛ [يعني هم علت است و هم معلول؛ در نتیجه خصیصهٔ فرد متوسط و میانی سلسله را خواهد داشت. ] [٨] از این جا دانسته می شو د که امکان ندار د مجموعه ای از علتها تحقق داشته باشد و در آن علت نخستین (علتی که خو د معلول چیز دیگری نیست) وجو د نداشته باشد. او به دیگر سخن: امکان ندار د که سلسلهای از خلل تحقق باید که در ناحیهٔ بی پایان باشد و به نقطهای ختم نگردد. از برا همهٔ حلقات نامحدود آن. [به استثنای معلول اخبر،] مانند حلقهٔ واسطهای است که طرف ندارد؛ [یعنی در عبین حال که وسط دوچيز است، وسط دوجيز نيست] و اين محال است. پايان کلام شبخالر نيس. ا

١. انهمات خفه فصل اول از مقالة هشتم. ص ٣٣٧. شبخالرنيس، اكرجه ايسن بموهان وا ، واي اتبات محدودبودن

#### يرهان سوم

[۹] این برهان از آنِ فارابی است و [از آنجا که هم استوار تمر و مستحکمتر از دیگر برهانها است و هم مختصر تر از آن ایه بهرهان است است و هم مختصر تر از آن ایه بهرهان است است: تقریرش بدین صورت است:

اگر سنسلهای را درنظر بگیریم که نابی نهایت پیش می رود و حلقه های آن متر تب بر یک دیگر بوده و همگی بانفعل موجود می باشند. تمام حلقه های چنین سلسله ای در این حکم مشترک خواهند بود، که تا علّتی پیش از آنها تحقق نیابد، آنها به و جود نمی آیند. از این رو، بر مجموع آن حلقه های نامحدود، [ بعنی بر کل سلسله ای که از علت های نامندهی تشکیل شده است، به عنوان یک مجموعهٔ واحد، آاین حکم صادق است که این سلسله تنها در صورتی به وجود می آید که علتی پیش از آن نحقق داشته باشد. ابه دیگر سخن: چون هر یک از افراد سلسلهٔ یادشده معلول میباشد و تا علتی پیش از آن تحقق نامی بیش از آن تحقق نامی آید، کل این سلسله نیز معلول خواهد بود و تا علتی در ورای آن موجود نباشد، آن سلسله شحقق نخواهد یافت. از طرفی. تحقق تا علتی در ورای آن موجود نباشد، آن سلسله است، زیرا به علتی خاتمه یافته است که خود معلول چیزی نیست. آبنابراین، بداهت عقل حکم میکند که هیچ یک از افراد خود معلول چیزی نیست. آبنابراین، بداهت عقل حکم میکند که هیچ یک از افراد یک سلسله نامتناهی تحقق نخواهد یافت تا علت برای فرد پس از خود شود. ا

| آنچه در بیان برهان ۱۱سد اخصر ۱ بیان شد بر طبق تقریری است که بنرخمی از

<sup>-</sup> سلسه هال فاعلى اقامه كرده است اما در بايان كلام خود مي گويد اديرهان يادشا، صفاحيت آن را درد كه بياني براي محدودبودن همه اصدف على فرار داده شود، اگرچه ما آن را در مورد علل فاعلي به كار مرديم، بلكه از آناچه در طبيعيات بيان كرديم، دانسته شد كه هر سلسلهاي كه حلفات آن تر تب طبعي بر يك ديگر داشته باشند، محدود و منتاعي خواهد برد،

ا رک: استان ج ۲، ص ۱۶۶

اساتید بزرگوار، از این برهان بیان کردهاند؛ مانند استاد مصباح که در تقریر این برهان میگوید:

اگر سلسلهای از موجودات را فرض کنیم که هریک از حلقات آن وابسته و متوقف بر دیگری باشد؛ به گونهای که تاحلقهٔ قبلی موجود نتود حلفهٔ وابسته به آن هم تحقق پذیر نباشد، لازمهاش این است که ۱کل این سلسله» وابسته به موجود دیگری باشد، زیرا فرض این است که تمام حلقات آن دارای این ویژگی میباشد و ناچار باید موجودی را در رأس این سلسله فرض کرد که خودش وابسته به چیز دیگری نباشد و تا آن موجود، تحقق نداشته باشد حلقات سلسله به ترتیب، وجود نخواهند یافت. پس چنین سلسلهای نمی تواند از جهت آغاز، نامتناهی باشد و به عبارت دیگر: نسلسل در علل، محال است. ا

در این بیان نکیه بر آن است که «کل سلسله» به عنوان یک امر واحد، وابسته به غیر و معلول یک علتِ لخستین خواهد بود و در نتیجه همیشه سلسلهٔ علل متناهی خواهد بود و به یک علت نخستین خواهد رسید.

اما تقریر دیگری نیز از برهان «اسدً اخصر» می توان ارائه کرد که به عقیده نگارنده باکلام فارابی هماهنگ تر می باشد و آن بدین قرار است:

اگر سلسلهای نامتناهی از علل داشته باشیم، وجود هریک از حلفات این سلسله مشروط به آن است که موجود دیگری پیش از آن تحقق داشته بباشد و ایس بدان معناست که وجود هریک از حلفات این سلسله مشروط به آن است که نخستین موجود دیگری تحقق داشته باشد. اما این، شرطی است که هرگز تحقق نخواهد یافت و در نتیجه هیچیک از افعراد چنین سلسلهای نمی تواند دو جود گردد. این مانند آن است که عدهای دوئده در کنار یکدیگر ایستاده

ا. آموزش فلاسته ح ۲، مس ۸۰

باشند و هرکدام مصمم باشد که تنها در صورتی شروع به دویدن کند که یکی دیگر از دونده ها پیش از دو حرکت کرده باشد؛ یعنی هرکدام مصمم باشد که نخستین دونده نباشد. در چنین فرضی هرگز هیچیک از دوندها از جای خود حرکت نخواهد کرد. زیرا شرطی که برای حرکت خود درنظر گرفته است هرگز تحقق نخواهد یافت. در سلسلهٔ نامتناهی علل نیز، هرگز شرط و جود و نحقق هیچیک از افراد سلسله محقق نخواهد شد و این همان است که فارایی میگوید: «فاذن بداههٔ العقل قاضیهٔ بأنه من این یوجد فی تلک السلسله شی، حتی یوجد شیء مابعده،]

استدلالهای دیگری نیز برای اثبات محال بودن تسلسل بیان شده است، اما بیشتر آنها از استحکام چندانی برخور دار نبوده و قابل مناقشه میباشند.

### تنبیه نخست: بررسی برهانهای تسلسل در سلسلهٔ معلولهای نامتناهی

 ۱ برخی از حکما [(سید میرداماد در کتاب قسات براهین تسلسل در سلسلهٔ معلولها را انگار کرده و]گفته است:

امعیار و ملاک حکم به امتناع در هریک از برهانهایی که برای اثبات محال بودن تسلسل اقامه شده است، تحقق دو شرط می باشد: شرط نخست: ترتب [حملقات سلسله بر یک دیگر و وابستگی هریک از آنها به حلقهٔ ماقبل خود:]و شرط دوم: این که همهٔ حلقات سلسله در آن جهتی که سلسله تا بی نهایت پیش می رود. با یک دیگر بالنعل موجود باشند. ۱ آن برهانها، تسلسل در ناحیهٔ علتها و به صورت تصاعدی را نفی می کند؛ بدین نحو که علتها بر یک دیگر متر شب شوند [و بالاتر از هر عنتی، علت دیگری باشد و این ترتب آنابی نهایت ادامه بابد. اما تسلسل در ناحیهٔ معلولها

اسرط دوم خود به دو شرط متحل می شود: مكی این كه اجرای سلسله بالعمل موجود باشند و دیگیر ایسز؟، ۱.
 یک دیگر موجود باشند. بناپراین دو شرطی كه در كلام میرداماد آمد، است به همان سه شرطی كه پیش از ایسن گذشت. بازمی كردد

و به صورت تنازلی را نفی نمیکند؛ بدین نحو که معلول بنر عبلتش سترتب شبود و معلول معلول بر معلول و به همین ترتیب تا بی نهایت.

[حاصل آنکه به مقتضای برهان های یادشده، تحقق مجموعهٔ نامتناهیی از علتها که به علت نخستین منتهی نمی گردد و محال و ممتنع میباشد و آن براهین محالیبودن مجموعهای نامتناهی از معلولها وا،که از یک طرف به علت نخستین منتهی می گردد، اما از طرفی دیگر به معلول نهایی نمی رسد، ثابت نمی کنند.]

[۱۹۱] فرق میان تسنسل در ناحیهٔ علتها و تسلسل در ناحیهٔ معلوله، [که یکی را محال دانستیم و دیگری را ممکن،] آن است که علل در سر نبهٔ وجود معلول جمع هستند و بر معلول احاطهٔ وجودی دارند؛ [یعنی اگیر «الف» همنوار علت در طول یک دیگر داشته باشد، همهٔ آنها در مرتبهٔ وجودی «الف» جمع میباشند. پس اگیر سلسلهٔ علتهای «الف» نامتناهی باشد، بی نهایت علت در مرتبهٔ وجودی «الف» به طور بالفعل و با یک دیگر موجود خواهند بود. بنابرایین در ناحیهٔ علل، شروط استحالهٔ تسلسل همگی برقرار میباشد.

در این جا ممکن است اشکال شود که علّت، تقدم و جودی بسر معلول دار د، پس چگونه شما می گویید: علّت همراه با معلول و در مرتبه و جودی معلول تحقق داشته و با آن معیّت و جودی دارد. در باسخ می گوییم: اتقدّم علت بر معلول در تحلیل عقلی است، او الا در و جود خارجی، علّت احاطهٔ و جودی بسر معلول دارد و در مسرتبهٔ آن تحقق دارد. به بیان دیگر: نفدمی که در تحلیل عقلی علّت بر معلول دارد، با اجتماع در وجود که از شروط تسلسل محال است، منافات ندارد.]

اما در ناحیهٔ معلولها چنین نیست، چراکه در مرتبهٔ عللشان تحقق ندارند.

بنابراین، اگر سلسلهٔ علتها و معلولها در ناحیهٔ علل و بهطور صعودی بیش برود، مستلزم آن خواهد بود که علتهای مترتب بر بک دیگر با وجود بالفعل خود مثلاً در مرتبهٔ معلولی که سلسله از آن آخاز گشته است، بایک دیگر جمع شوند؛ برخلاف آن جا که سلسلهٔ علتها و معلولها در ناحیهٔ معلولها و بهطور نزولی پیش میرود، چراکه معلولهایی که مترتب بر یک دبگر رو به پایین میروند، در مثلاً علت نخستین که سلسله از آن آغاز میگودد، جمع نمی گردند [و این طور نیست که همگی آنها در مرتبهٔ وجودی آن علت نخستین به طور مجتمع موجود باشند.ه [

[حاصل سخن سید میرداماد آن است که یکی از شروط تبحقق تسلسل محال، یعنی اجتماع همهٔ آحاد سلسله به طور بالفعل در یک مرتبهٔ واحد، تنها در آنجا که سلسله علل تا بین بهین می رود تحقق دارد، زیرا در مرتبهٔ هر معلولی از ایس سلسله، همهٔ علل پیشین مجتمعاً موجود می باشند، اما در آنجا که سلسلهٔ معلول ها از علت نخستین آغاز می گردد و رو به پایین تا بی نهایت بیش می رود، این شرط تحقق ندارد، زیرا چنین نیست که در مرتبهٔ هر یک از علت های میابی و حتی علت نخستین، همهٔ معلول ه، مجتمعاً موجود باشند.]

[۱۲] نقد و بورسی سخن سید میرداماد: خوانندهٔ محترم به خوبی می داند که دو بر هان پیشین از شیخالرئیس و فارابی نقل شد، هم در صورت تسلسل در ناحیهٔ علل و به طور صعودی جاری می گردد و هم در صورت تسلسل در ناحیهٔ معلول ها و به طور نزولی البته در صورتی که آحاد سلسله را علت های تامه تشکیل داده باشند. آلس به مقتضای آن دو بر هان، وجود مجموعهٔ بی نهایتی از علت ها و معلول ها، که هر یک از

۱. ر.ک. فیسات، ص ۱۳۳ و ۱۳۴

۲ همازگونه که از تو ضبیح بالا دانسته می شود، استدلالا، سدمیرداماد بر امکان نساسل در منسلهٔ معبولها تبها در صورتی تمام است که نسسلم معبل معبل مشروط به اجتماع همهٔ آخاد سلسله عدر مرتبهٔ واصد» باشد. در حالی که چنری چیزی در نسلسل معتبر نیست و برای محال بودن تسلسل اجتماع آخاد سلسله در «هستی» کفایت می کدد: خواه در یکه بریه از هستی موجرد باشند یه در مراتب مختلف، به دیگر سخن لازم نیست همهٔ جزای سلسه در یک جز، موجود باشند، یا که کافی امت همهٔ جزایا هم وجود و قحقق باقعل داشته باشند.

 <sup>.</sup> حفیفت آن است که برهان هارایی ننها در تساسل در ناحیهٔ علل جاری می شود و تسلسل در نباحیهٔ معلون از احست آن برهان با هر در نفربری که از آن بیان شد. بیرون می باشد.

حلقات آن علت تامهٔ حلقهٔ پس از خود است: محال و ممتنع می باشد؛ خواه ایس سلسله از یک معلول نهایی آغاز گردد و به طرف بالا تا بی نهایت پیش رود و خواه از یک علت نخستین آغاز گردد و به طرف پایین تا بی نهایت پیش رود.]

اما اگر آحاد سلسله از علتهای ناقصه تشکیل شده باشد، دو بر مان یادشده تنها در صورتی در آن جاری میگرده که تسلسل در ناحیهٔ علل و بهطور صعودی باشد، چراکه وجود علت ناقصه در ظرف وجود معلول و همراه با آن واجب و فسروری میباشد؛ [یعنی علت ناقصه نسبت به معلول، وجوب بالقیاس دارد؛ لذا هر معلولی را در نظر بگیریم، همهٔ علتهای ناقصهٔ پیشین نزوماً با آن موجود خواهند بود. پس شرط تسلسل محال، یعنی اجتماع حلقات سلسله در وجود، حاصل خواهد بود. اما در صورتی که تسلسل در ناحیهٔ معلولها و بهطور نزولی باشد، آن دو برهان جاری نخواهد شد، چراکه وجود معلول در ظرف وجود علت ناقصه وجوب و ضرورت نخواهد شد، چراکه وجود معلول در ظرف وجود علت ناقصه وجوب و ضرورت مفروض تحقق داشته باشند و در نتیجه شرط تسلسل، که همان اجتماع در وجود است. برقرار نمی باشد.]

[حاصل آنکه: معیار و ملاک محال بودن تسلسل همان شروط سه گانهای است که پیش از این بیان شد: یعنی ترتب اجزا، وجود بالفعل اجزا و اجتماع آنها به یک دیگر در هستی.] پس این سخن سیدمیرداماد که: «معیار و ملاک محال بودن تسلسل آن است که اجزای نامحدود سلسله در یکی از اجزای آن جمع باشند و این شرط تنها در صورتی برقرار خواهد بود که تسلسل در ناحیهٔ علل و به طور صعودی باشده، سخنی ناتمام و مردود است.

#### تئبیه دوم: مروری دوباره بر شروط تسلسل

[1٣] پیش از این بیان شد که تسلسل تنها درصورتی محال است که اولاً: اجزای

سلسله بالفعل موجود باشند؛ ثانياً: اجزاي سلسله در وجود با يك ديگر جمع شوند و ثالثاً: ميان اجزاي سلسله ترتب و توقف باشد.

[بانوجه به شرط نخست،] تحقق مجموعهای که برخی از اجوای نامحدود آن بالقوه موجود است، محال نخواهد بود؛ مانند برخی از مراتب عدد، چراکه در جنین مواردی آن بخش از سلسله که تحقق میباید، همیشه محدود و متناهی میباشد. [به عنوان مثال هر جسمی قابل انقسام به اجزای کوچک تر است، تا بی نهایت؛ بدین سعنا که هر قدر به اجزای کوچک تری تقسیم شود، بازهم می توان آن را تنفسیم کرد. در این جا این نهایت بودنی تعداد اجزای بالقوهٔ جسم محذوری را در پسی ندارد، زیرا همیشه تعداد سحدود و متناهی ای از این اجزا وجود بالفعل می یابند و مراتب بالاتر در کتم قوه باقی خواهند ماند.]

[وباتوجه به شرط دوم،] تحقق مجموعه ای که اجزای نامحدود آن، وجود بالفعل یافته و حتی اجتماع در وجود هم دارند، اما مبان آنها ترتّب نبوده و وجود برخی متوقف بر وجود برخی دیگر نمی باشد، محال و ممتنع نخواهد بود؛ مانند تعداد نامحدودی از موجودات که رابطهٔ عنیت و معلولیت مبان آنها برقرار نیست، [بلکه همه در عرض یک دیگر بوده و مستند به علتی بیرون از خود می باشند. بنابرایس، فرض این که تعداد پدیده های هالم ماده در یک زمان واحد نامحدود باشد، با برهان های استان نفی نمی شود.]

[۱۴] سز اعتبار شروط سه گانهٔ فوق در تسلسل آن است که درصورت فقدان هریک از این شروط، اساساً «سلسلهٔ واحدی که دارای اجزای سوجود و سامحدود باشده تحقق نخواهد داشت، تا برهانهای محال بودن تسلسل در آنها جاری گسردد. [توضیح این که: درصورت فقدان شرط اول و دوم، اجزای سلسله نامحدود نخواهد بود و درصورت فقدان شرط سوم، سلسلهای که ادلهٔ یادشده دلالت بر محال بودن آن می کند، تحقق نخواهد داشت، چرا که آن ادله فقط در مورد سلسله نامحدودی است

## که میان اجزای آن وابستگی و جو دی برقرار میباشد. ا

## تنبيه سوم: ادلة امتناع تسلسل در همة اقسام علل

[10] براهینی که پیش از این بیان شدا، امتناع تسلسل در همهٔ افسام علت را ثابت می کند، اعم از علت فاعلی، علت علی، علت مادی و علت صوری؛ همهانگونه که امتناع تسلسل در زنجیرهٔ علل تامه را به اثبات میرساند. زیرا معیار در محال بودن تسلسل آن است که [حلقات سلسله توقف و وابستگی وجودی بر یک دیگر داشته باشند و این] توقف وجودی تابینهایت پیش برود و این معیار در همهٔ افسام علل تحقق دارد. [چرا که شیء ممانگونه که توقف وجودی بر علت تامهٔ خود دارد بر هریک از اقسام جهارگانهٔ علت نیز ترقف وجود دارد.]

[البنه همانگرنه که در نتیه نخست بیان شد تسلسل در سلسلهٔ علل ناقصه، تنها در سلسلهٔ علل ناقصه، تنها در صورتی است که تسلسل در ناحیهٔ علل و بهطور صعودی باشد. بنابراین، تسلسل در زنجیرهٔ علل فاعلی به این صورت است که: «الف» از «ب» به وجود آمده باشد و «ب» از «د» و «ج « از «د» و «همین ترتیب هر موجودی از موجود دیگری، که پیش از آن تحقق یافته، به وجود آمده باشد.

تسلسل در زنجیرهٔ علل غایی بدین نحو است که: فعل واحد غاینی داشته باشد و آن غایت ایند؛ به گونه ای که هر آن غایت دیگری و به همین ترتیب تا بی نهایت ادامه یابد؛ به گونه ای که هر غایتی وسیله دست یابی به غایت دیگری باشد؛ مثلاً حسن حرکت کند، برای آن که به مدرسه برسد؛ به مدرسه برسد، برای آن که درس بخواند؛ و درس بخواند، برای آن که معلوماتی واکسب کند، برای آن که شهرت یابد و به همین تعلوماتی واکسب کند، برای آن که شهرت یابد و به همین ترتیب زنجیرهٔ غایات ادامه یابد و هرگز به چیزی که مطلوب بالذات باشد، نرسد. در

۱. به استثنای بر هان اخست که نتها در مورد سلسلهٔ علل فاعلی جاری میگردد و سلسههٔ علل تامه را این از آن جهت که مشتمل بر علت فاعلی است. دربر میگیرد.

چنین فرضی، به مقتضای برهانهای امتناع تسلسل، حسن هبرگز بمهسوی مدرسه حرکت نخواهد کرد.

تسلسل در زنجیرهٔ علل مادی بدین شکل است که: یک شیء واحد مرکب از ماده و صورتی باشد و آن ماده نیز دارای ماده و صورتی باشد و مادهٔ آن ماده نیز مرکب از ماده و صورتی باشد و به همین ترتیب تا بینهایت ادامه یابد.

تسلسل در زنجیرهٔ علل صوری بدین نحو است که: یک شیء واحد مرکب از ماده و صورت باشد و صورت آن نیز خودش از ماده و صورت نشکیل تسده بباشد و صورت صورت نیز مرکب از ماده و صورت باشد و به همین نحو تا بی نهایت ادامه بابد.]

[۱۶] استحالهٔ تسلسل در اجزای ماهیت: از این جا دانسته می شود که تسلسل در اجزای ماهیت: از این جا دانسته می شود که تسلسل در اجزای ماهیت نیز محال است: بدین صورت که مثلاً [ماهیتی مرکب از جنس و فصلی باشد، تا بی نهایت و یا آن که آن فصل فصل دیگری داشته باشد، تا بی نهایت، جراکه جنس و فصل همان ماده و صورت اند، که لابشرط اعتبار شده اند.

دلیل دیگر بر امتناع تسلسل در اجزای ماهیت اینکه: ماهیت واحد اگر از اجزای نامحدودی ترکیب یافته باشد. تعقلش نامه کن خواهد بود و این باطل است. از برا ماهیت چیزی است که در پاسخ سؤال از چیستی شیء بیان می شود و بر آن حسن می گردد. بنابراین، اگر ماهیتی قابل تعقل نباشد، هرگز بر شیء حمل نخواهد شد و این خلف ماهیت بودن آن است.]

## في العلَّة الفاعلية

[1] قد نفدًم أنّ الساهيّة السبكنة في تلبّسها بالوجود تحتاج إلى مرجّع لوجودها. ولايرتاب العقل أنّ لمرجّع الوجود شأناً بالنسبة إلى الوجود غير ما للماهيّة من الشأن بالنسبة إليه شأن، شبيه بالإعطاء. نسبّيه فعلاً أو ما يفيد معناه، و للماهيّة شأن، شبيه بالأخذ، نسبّيه قبولاً أو ما يفيد معناه، و من المحال أن تقصف الماهيّة بشأن المرجّع، و إلّا لم تحتج إلى مرجّع، أو يقصف المرجّع بشأن الماهيّة و إلّا لن ما المحال أيضاً أن يتّحد الشأنان، فالشأن الذي هو القبول يلازم القدان، و الشأن الذي هو القبول يلازم القدان، و الشأن الذي هو القعل بلازم الوجدان.

[٢] وهذا المعنى واضح فى الحوادث الواقعة التي تشاهدها في نشأة المادّة. فإنّ فيها عللاً تُحرّك المادّة نحو صور هي فاقدة لها، فتقبلها و تتصور بها، و لوكانت واجدةً لها لم تكن لتقبلها و هي واجدة، فالقبول يسلازم الفقدان. و الذي للسعل هو الفسعل السناسب لذاتها الملازم للوجدان.

[٣] فالحادث المادّي يتوقّف في وجوده على علّه تفعله نسمّيها علّة فاعليّةً، وعلى علّة تفعله و نسمّيها العلّة المادّيّة، و سيأتي إتبات أنّ في الوجود ماهيّاتٍ ممكنةً مجرّدةً عن العلّة عن العلّة عن العلّة المادّة، و هي الإمكانها تحتاج إلى علّة مرجّحة، و لتجرُّدها مستغنية عن العلّة المادّيّة، فلها أيضاً علّة فاعليّة.

[۴] فلا غنى لوجود مسكن ـ سواء كان مادّيّاً او مجرّداً ـ عن العلّة الفاعليّة. فمن رام تُصْرَ العلل في العلّة المادّيّة و نفي العلّة الفاعليّة فقد رام إثبات فعل لا فـاعل له. فاستسمن ذاورم!

#### علت فاعلي

[1] [در این فصل بر ضرورت وجود علت فاعلی ابرای هـر موجود مـمکن. برهان اقامه میشود و این پندار مادی گرایان علّت مادی برای تـحقق حـادث مـادی کفایت میکند، مورد اشاره و نقد قرار میگیرد.]

همانگونه که پیش از این [در فصل نخست]بیان شد، ماهبت ممکن در اتصافش به وجود نیازمند چیزی است که وجودش را رجحان بخشد و غفل تردیدی در ایس امر ندارد که مرجّع و جود ماهبت، رابطه و نسبت خاصی با وجود دارد. غیر از رابطه و نسبتی که میان خود ماهبت و وجود بر قرار میباشد، چرا که مرجّع وجود و یا بعضی از اجزای آن رابطه و نسبتش با وجود ماهبت رابطهای شبیه به اعطا و دادن میباشد. [زیرا مرجع یا بعضی از اجزای آن گویا وجود ماهبت را به ماهبت میدهد] و ما آن

۱. در فصل دوم تعریف علب فاعلی بیان شد.

رابطه وا «فعل» می نامیم یا چیزی که معنای آن را افاده کند؛ [مانند: کنش و تأثیر.] اما رابطه و نسبت ماهیت با وجودش رابطهای شبیه به اخله و گرفتن می باشد [: گلویا ماهبت وجود خود را از علتتی دریافت می کند] (و ما آن رابطه را «قبول» می نامیم یا چیزی که معنای آن را افاده کند، [مانند انفعال و بذیرش.]

و امكان ندارد كه ماهيت شأن مرجع را يابد [و رابطهاش با وجود خودش رابطهاي شبيه اعطا شود، إجراكه در اين صورت ماهيت نيازمند مرجع نخواهد بنود. [بلكه خود به خود موجود ميباشد و خودش علت وجود خودش خواهد بنود.] هم چنين محال است كه مرجع شأن ماهيت را يابد [و رابطهاش با وجود ماهيت، شبيه اخذ و گرفتن باشد،] چرا كه در اين صورت خلف لازم سي آيد؛ [يعني لازمهاش آن است كه مرجع وجود، مرجع وجود نباشد، بلكه نسبتش با وجود و عدم يكسان و مساوي باشد.]

هم چنین امکان ندارد که دو شأن و دو رابطهٔ یادشده یکی شوند (؛ یعنی حبیث قبول عین حبیث و تعلی ملازم با قبول عین حبیث و علی ملازم با و جدان و دارایی است (و در نتیجه اجتماع و اتحاد این دو حبیث در یک شیء واحد و نسبت به یک شیء واحد مستلزم اجتماع نقیضین میباشد.]

[۲] این معنا (یعنی اینکه حیثیت قبول ملازم با فقدان و نداری است،) در مورد پدیده هایی که در عالم ماده مشاهده می کنیم، آشکار و هیویداست: در عالم ماده علتهایی وجود دارد که ماده را به سوی صورت هایی که ماده فافد آن است، سوق می دهد و آنگاه ماده آن صورت ها را می پذیرد و بدان ها منصور می گردد. و اگر مادهٔ

۱. البته همانگونه که حضرت علامه بل فرموده اند، وابطة آنها شبیه دادن و گرفتن میهاشد. نه آنکه و اقسهٔ دادن و گرفتن و اعطا و اخدی در کار باشد، جراکه دادن و گرفتن حقیقی مستنزم آن است که گیرنده، وجو دی مسقل از دهنده داشته باشد و آنگاه شری داللی را از دهند، دریافت کنا ، در سالی که ماهیت، پیش از تأثیر علب، همچ هویت و واقعینی ندارد و با همان الجادِ علّت به وجود سی آید.

مزبور واجد آن صورتها می بود، نمی توانست در حالی که واجد آنهاست، آنها را بهذیرد و دریافت کند. بنابراین، حیثیت قبول و پذیرش ملازم با فقدان و نداری است و سهم علتها همانا فعل و تأثیر مناسب با ذات آنها است، که ملازم با وجدان و دارایی می باشد.

[۳] از آنچه بیان شد این نتیجه به دست می آید که پدیده مادی در وجود خود نیازمند علتی است که آن را بسازد [و آن را هست کند] و ما این علت را اعلت فاعلی امی نامیم؛ همچنین نیازمند علتی است که آن پدیدهٔ مادی بپذیرد و ما آن را اعلیت مادی می نامیم. از طرفی در آینده به اثبات خواهد رسید که در عالم وجود، ماهیات ممکنی تحقق دارد که مجرد از ماده می باشند، ایس موجودات مجرد نیز، چون ممکناند، نیازمند علتی می باشند که وجودشان را رجحان بخشد و چون مجردند. از علت مادی بی نیاز می باشند؛ پس ایس موجودات مجرد نیز دارای عملت فاعلی می باشند.

[۴] نتیجه آزکه: هیچ موجود مسکنی، خواه مادی باشد و خواه مجرد، بی نیاز از علت فاعلی نیست. پس آزان که درصدد منحصر ساختن علل در علت مادی و نفی علت فاعلی برآمدهاند، درصدد اثبات فعلی هستند که فاعل ندارد! ایشان چشم به ظاهر دوخته و حقیقت را درنیافتند [و در نتیجه برای سادهای که شأنش تنها قبول و پذیرش است، شأنی بسیار فراتر از آنچه هست، قائل شدند.]

# في أقسام العلَّة الفاعلية

111 ذكروا للقاعل أقساماً أنهاها بعضهم إلى ثمانية. و وجد ضبطها على ما ذكروا أن الفاعل إمّا أن يكون له علم بفعله ذو دخلٍ في الفعل أولا، و الثاني إمّا أن يلائم فعله طبعه و هو الفاعل بالقسر. و الأوّل أعني الذي له عِلم بفعله ذو دخلٍ فيه، إمّا أن لا يكون فعله بإرادته و هو الفاعل بالجبر، أو يكون فعله بإرادته و هو الفاعل بالجبر، أو يكون فعله بإرادته. و حينتذٍ إما أن يكون علمه بفعله في مرتبة فعله بل عين فعله و هو الفاعل بالرضا، و إمّا أن يكون علمه بفعله قبل فعله، و حينتذٍ إمّا أن يكون علمه بفعله مقروناً بداع زائد بل مقروناً بداع زائد بل يكون نفس العلم منشأ لصدور المعلول، و حينئذٍ فإمّا أن يكون علمه زائداً على ذاته و هو الفاعل بالتجلّى. و الفاعل حكيف فرض مان كان هو الفاعل بالتجلّى. و الفاعل عليف فرض مان كان هو و قعله المنسوب إليه فعلاً لفاعل آخر كان فاعلاً بالتسخير.

[٢] فللعلَّة الفاعليَّة ثمانية أقسام:

الأوّل الفاعل بالطبع، و هو الذي لا علم له يفعله مع كـون الفـعل مــلائماً لطـبعه، كالنفس في مرتبة الفوى الطبيعيّة البدنيّة، فهي تفعل أفعالها بالطبع.

[٣] الثاني الفاعل بالقسر، و هو الذي لا علم له بنعله، و لا فسطه مسلائم لطبيعه.
 كالنفس في مرتبة القوى الطبيعيّة البدنيّة عند انحرافها لمسرض، فبإنّ الأفسال عسندئلٍ

تنحرف عن مجرى الصحّة لعوامل قاسرة.

[۴] الثالث الفاعل بالجبر، و هو الذي له علمٌ بفعله و ليس بإرادته. كالإنسان يُكُره
 على فعل ما لا بريده.

[۵] الرابع الفاعل بالرضا، و هو الذي له إرادة لفعله عن علم، و علمه التفصيلي بفعله عين فعله، و ليس له قبل الفعل إلا علم إجمالي به، بعلمه بذاته المستتبع لعلمه الإجمالي بمعلوله، كالإنسان يفعل الصور الخيالية، و علمه التفصيلي بنها عينُ تملك الصور، و له قبلها علم إجمالي بها، لعلمه بذاته الفعالة لها، و كفاعلية الواجب تعالى للأشباء عند الإشراقيين.

[ع] الخامس الفاعل بالقصد. و هو الذي له علمُ و إرادةٌ. و علمُه يفعله تفصيليُّ قبل الفعل بداع زائد كالإنسان في أفعاله الاختياريَّة، و كالواجب عند جمهور المتكلّسين.

السادس انفاعل بالعناية، و هو الذي له علمٌ سابق على الفعل زائد على ذاته، نفس الصورة العلمية منشأ لصدور الفعل من غير داع زائد، كالإنسان الواقع على جذع عالٍ، فإنه بمجرّد توهم السنوط يسقط على الأرض، و كالواجب تعالى في إيجاد الأنسياء عند المشائين.

[٧] السابع الفاعل بالتجليّ، و هو الذي يفعل الفعل و له علمٌ تفصيليُّ به هو عين علمه الإجبالي بذاته، كالنفس الإنسانيّة المجرّدة، فإنّها لمّا كانت صورةً أخيرةً لنبوعها كانت على بساطتها مبد، لجميع كمالاتها الثانية التي هي لعليّتها واجدةٌ لها في ذاتها، و علمها الحضوريُّ بذاتها علمُ بتفاصيل كمالاتها و إن لم يستبيّز بعضها مبن بعض، و كالواجب تعالى بناءً على ما سيأتي إن شاءالله أنّ له تعالى علماً إجماليّاً بالأشياء في عين الكشف التفصيليّ.

[٨] الثامن الفاعل بالتسخير، و هو الفاعل الذي هو و فعله لفاعل، فهو فاعل مسخّر في فعله كالقوى الطبيعيّة والنباتيّة و الحيوانيّة المسخّرة في أفعالها للنفس الإنسانيّة، و كالعلل الكونيّة السمخرة للواجب تعالى.

[9] وفي عد الفاعل بالجبر و الفاعل بالعناية نبوعين بتحيالهما مباينين للفاعل بالقصد نظر. توضيحه أنّا ننسب الأعمال المكتنفة بكلّ نبوع من الأنبواع المشهودة ما عني كمالاتها الثانية ما إلى نفس ذلك النوع، فكلّ نوع علّة فاعليّة لكسالاته الثانية. و الأنواع في ذلك على قسمين: منها ما يصدر عنه أفعاله لطبعه من غير أن يتوسط فيه العلم كالعناصر، و منها ما للعلم دخلٌ في صدور أفعاله عنه كالإنسان.

[+1] والقسم الثاني مجهّر بالعلم، و لا ريب أنّه إنما جُهّر به لتمييز ما هو كمالًه من الأفعال منا ليس بكمال له، ليفعل ما فيه كماله و يترك ما ليس فيه ذلك، كالصبّي يلتقم ما أخذه، فإن وجده صالحةً للتغذي كالفاكهة أكله، و إن لم يجده كذلك تركه و رمى به فتوسيطه العلم لتشخيص الفعل الذي فيه كمال و تمييزه من غيره. و الذى يوسطه من العلم و التصديق إن كان حاضراً عنده غير مفتقر في التصديق به إلى تمروي فكر، كالعلوم الناشئة بالملكات ونحوها، لم يلبث دون أن يريد الفعل فيفعله، وإن كان مشكوكاً فيه مفتقراً إلى التصديق به أخذ في تطبيق العناوين و الأوصاف الكمائية على الفعل، فإن انتهى إلى خلاف ذلك تركه. و هذا المبل و الانعطاف إلى أحد الطرفين هو الذي نسسّيه اختياراً، و نعدًا الفعل الصادر عنه فعلاً اختياراً، و نعدًا الفعل الصادر عنه فعلاً اختياراً.

[11] فتبيّن أن فعل هذا النوع من الفاعل العلمي بتوقّف على حضور التبصديق بوجوب الفعل، أي كونه كمالاً وكون ما يقابله أي الترك خلاف ذلك. فإن كان التصديق به حاضراً في النفس من دون حاجة إلى تعمّل فكريّ لم يلبث دون أن ياتي بالفعل، و إن لم يكن حاضراً احتاج إلى تروّ و فكر حتّى يطبّق على الفعل السأتيّ به صفة الوجوب و الرجحان، و على تركه صفة الاستحالة و المرجوحيّة، من غير فسرق بين أن يكون رجحان الفعل و مرجوحيّة الترك مستندين إلى طبع الأمر، كمن كان قاعداً تحت جدار يريد أن ينقض عليه، فإنّه نقوم خوفاً من انهدامه عليه، أو كانا مستندين إلى إجبار مُجبر، كمن كان قاعداً مستظلاً بجدار فهدّده جبّار أنّه إن لم يقم هدم الجدار عليه، فإنه

يقوم خوفاً من انهدامه عليه. و الفعل في الصورتين إراديُّ، و التصديق على نحو واحد. [۱۲] ومن هنا يظهر أنَّ الفعل الإجباريّ لا يباين الفعل الاختياريُّ و لا يتميّز منه بحسب الوجود الخارجيّ بحيث يصير الفاعل بالجبر قسيماً للفاعل بالقصد فقصارى ما

يصنعه المجبر أنَّه يجعل الفعل ذا طرفٍ واحد، فيواجه الفاعل المكسره قسعلاً ذا طسرف

واحد ليس له إلّا أن يفعله.كما لوكان الفعل بحسب طبعه كذلك.

[١٣] نعم العقلاء في سنتهم الاجتماعيّة فيرّقوا بدين الفعلين، حفظاً لمصلحة الاجتماع، و رعايةً لقوانيتهم الجارية المستتبعة للمدح و الذمّ و الشواب و العقاب. فانقسام الفعل إلى الاختياريّ و الجبريّ انقسامُ اعتباريٌّ لا حقيقيّ.

[1۴] ويظهر أيضاً أنّ الفاعل بالعناية من نوع الفاعل بالقصد، فإنّ تصوُّر السقوط ممنّ قام على جذع عالٍ. مثلاً، علمٌ واحد موجود فني الخائف الذي أدهشت تنصوُّر السقوط فيسقط، و في من اعتاد الفيام عليه بتكرار العمل فلا يخاف و لا يسقط. كالبّناء مثلاً فوق الأبنية و الجداران العالية جدًاً.

[10] فالصاعد فوق جدار عالم القائم عليه يعلم أنّ من الممكن أن يثبت في مكانه فيسلم أو يسقط منه فيهلك، غير أنّه إن استغرقه الخوف و الدهشة الشديدة و جذبت نفسه إلى الاقتصار على تصورُ السقرط سقط، بخلاف المعتاد بذلك. فإنّ الصبورتين موجودتان عنده من دون خوف و دهشة. فيختار الثبات في مكانه فلا يسقط.

ا١٤٤ وفقدانُ هذا الفعل العنائي للغاية الصالحة العقلائية لا يوجب خلوَّه من مطلق الداعى، فالداعى أعمُّ من ذلك كما سيأتي في الكلام على اللعب والعبث.

### اقسام علت فاعلى

11] (عدلت فناعلی دارای دو اصطلاح است. یک اصطلاح آن به طبیعیات و اصطلاح دیگر آن به فلسغهٔ الهی مربوط می شود. در طبیعیات مقصود از علّت فاعلی، محرّک مادهٔ موجود از حالی به حال دیگر است؛ مثلاً بنا نسبت به ساختمان علّت فاعلی است، زیرا مواد آن را جابه جاکر ده و با هینتی خاص آنها را با هم ممزوج نموده و یا بر روی هم قرار می دهد. اما در فلسفهٔ الهی مقصود از علت فاعلی، چیزی است که هستی معلول را افاضه می کند و به آن وجود می دهد. همین اصطلاح اخیر در این جامورد بحث است.]

فلاسفه برای علت فاعلی اقسام گوناڅونی بیان کردهاندا و برخی از ایشان شیمار اقسام آن را به هشت رسانده است. نحوهٔ تقسیم فاعل به این تعداد ـ آنگونه که در کلام

۱. تفسیماتی که فلاسفه پرشین برای طلت ذکر کرده تد، عبارت است از: تفسیم علت به ما بالذات و ما بالعرض و نیز تفسیم آن به فریب و بعید، خاص و عام، جویی و کلی، بسیط و مرکب و ما بالقوة و ما بالفعن. اما تفسیم علت فاعلی، به این شکل که در این جاییان می شود، در کتابهای ایشان نیامده است. صدرالمنائهین در شنان چ ۲۰ ص ۲۲۰ – ۲۲۰ را ۲۲۰ – ۲۲۰ می شده این در میدا و میاد، ص ۱۳۳ مشل در میدا و در تعلقه اش پر شفاه ص ۴۴۴ نقسیم قاعل به نسخیری و غیر نسخیری و اینز بر آن افزود، است. اما نخستین کسی که تعداد افسام را به هشت قسم رسانده است، محقق سبزواری است در شیح منظوم، می ۱۱۸ و تعلقه ش بر استاد، ج ۲۰ میر ۲۲۰.

ایشان آمده است بدین قرار است:

فاعل یا به فعل خویش علمی که مؤار در آن فعل باشد، دارد و یا ندارد و فاعلی که چنین علمی به فعل خویش ندارد، یا فعلش ملایم و سازگار با طبیعت وی است [و به حبارتی فعلش مقتضای طبیعتش نمی باشد، )که در این صورت، فاعل بالقسر [یا فاعل قسری] خواهد بود.

اماشق نخست، یعنی فاعلی که به فعل خود علمی دارد که مؤثر در آن فعل است؛ با فعلش را با اراده و انتخاب خویش انجام نمی دهد در این صورت فاعل بالجبر [فاعل جبری] می باشد و یا فعلش را با اراده و انتخاب خود انجام می دهد و در این حالت، یا علم او به فعلش همراه با فعل و بلکه عین فعلش است در این صورت فاعل بالرضا می باشد در یا علم او به فعل بیش از فعل و مقدم بر آن است.

در فرض انحیر، علم فاعل به فعلش یا همراه با انگیزهٔ زاید بر ذات فاعل است که در این صورت فاعل بالقصد (یا فاعل قصدی) خواهد بود دو یا همراه با انگیزهٔ زاید بر ذات فاعل نیست، بلکه خود علم منشأ صدور معلول و ایجاد آن میباشد.

در فرض اخیر، علم فاعل یا زاید بر ذات فاعل است در این صورت فاعل بالعنایة می باشد و یا زاید بر ذات فاعل بالعنایة می باشد و یا زاید بر ذات فاعل نیست، که در این صورت فاعل بالتجلی خواهد بود. و از طرفی، فاعل به هر نحو که فرض شود اگر خودش و فعلی که به او منسوب است، هردو، فعل فاعل دیگری باشند، دراین صورت آن فاعل، فاعل بالتسخیر (یا فاعل تسخیری) خواهد بود.

[٢] بنابراین، علت فاعلی دارای هشت قسم میباشد.

قسم نخست: فاعل بالطبع و آن فاعلی است که به فعل خود علم [ی که مؤثر در آن فعل باشد] ندارد، اما فعل او ملابم با طبیعت وی [و مقتضای طبیعتش] می باشد؛ مانند نفس در مرتبهٔ قوای طبیعیِ بدنی، چراکه نفس کارهایش را [در این مرتبه] به مقتضای طبیعتش انجام می دهد. [مقصود از قوای طبیعی بدنی - چنان که شیخ در طبیعات شفا تصریح میکند! فوهٔ جاذبه ماسکه هاضمه و دافعه است. نفس در مرتبهٔ این قواکار خود را به طور طبیعی و ناآگاهانه انجام میدهد؛ و اگرچه بیذیریم که نفس نبوعی شعور و آگاهی از کارهای خود در مرتبهٔ این قوا دارد، این شعور و آگاهی تأثیر و مدخلیتی در افعال وی ندارد.]

[٣] قسم دوم: فاعل بالقسر و آن فاعلی است که به فعل خود علم [ی که مؤثر در فعلش باشد؛ مانند نفس در مرتبة قوای فعلش باشد؛ مانند نفس در مرتبة قوای طبیعی بدنی، آنگاه که دراثر بیماری از مسیر طبیعی خود متحرف می شود، چراکه در این حالت افعال تحت تأثیر عوامل و نیروهای بیرونی، از مسیر صحت خارج شده و قوای طبیعی به گونهای دیگر عمل می کند.

ادر ابن جا بیان این نکته لازم می نماید که سخنان فیلاسفهٔ پیشین در بیارهٔ فیاعل طبیعی و قسری، تا حدود زیادی متأثر از نظریانی است که به عنوان اصول موضوعه از طبیعیات قدیم اخذ شده است. توضیح این که علمای طبیعی، در گذشته. برای هر نوعی از موجودات جسمانی، طبیعت خاصی قائل بودند، که ذاناً استضای ویتره ای دارد. از جمله، هر یک از انواع عناصر جهارگانه (خاک و آب و هو او آتش) را مقتضی مکان طبیعی و کیفیات طبیعی خاصی می دانستند. به طوری که اگر مثلاً به واسطهٔ عامل خارجی در مکان دیگری قرار بگیرند، در اثر میل طبیعی به سوی مکان اصلی خودشان حرکت می کنند و بدین تر تیب سقوط سنگ و ریزش باران و بالارفتن شعنه آدش را اثر جیه می کردند و طبیعت را به عنوان میداً حرکت معرفی می نمودند و فاعل را در این گونه از افعال، فاعل بانطبع به شمار می آورند.

سپس باتوجه به اینکه گاهی حرکات و آثاری در اشیا برخلاف مقضای طبیعتشان پدید می آید؛ مثلاً در اثر وزش باد، گرد و غبار به سوی آسمان بسلند سیشو د. قسم دیگری از افعال را به نام «فعل قسری» اثبات کردند و آن را به طبیعت مقسور نسبت

١ مليعيات اللفقاء، ص ٢٩٣. همچنين ريك: وماثل ان سينا، رسالة العلاية لرئيس، فصل جهارم، ص ١٧٤.

داده و معتقد شدند که گرد و غبار، که از جنس خاک است، با حرکت قسری به سوی آسمان میرود و با حرکت طبیعی به زمین برمیگردد.

اکنون فرضیهٔ عناصر چهارگانه و اقتضای آنها نسبت به مکان طبیعی یا کیفیاتی از قبیل رطوبت. یبوست، حرارت و برودت، اگرجه اعتبار خود را از دست داده و جایگاهی در دانش معاصر ندارد، اما اصل وجود فاعل طبیعی و فاعل قسری قبابل انکار نیست و تنها باید مثالها را تغییر داد و نمونههای صحیح برای آن ارائه نسود؛ چنانکه مؤلف انجام داده است.]

ا۴] قسم سوم: فاعل بالجبر و آن فاعلى است كه به فعل خود علم و آگاهى دارد: اما فعلش را با اراده و انتخاب خو بش انجام نمى دهد؛ مانند انسانى كـه بـر كـارى كـه نمى خواهد آن را انجام دهد: مجبور مىشود.

[۵] قسم چهارم: فاهل بالرضا و آن فاعلی است که با انتخاب و از روی علم و آگاهی کار می کند، اما علم تفصیلی او به فعلش عین فعلش می باشد و پیش از تحقق فعل فقط علم اجمالی به آن دارد، چرا که او [در مرتبهٔ ذات خود اعلم به ذات خودش دارد و [از طرفی، علم به علت مستتبع علم به معلول می باشد؛ از این رو] حلم فاعل به ذات خود، علم اجمالی به معلولش را به دنبال دارد.

[حاصل آنکه فاعل بالرضا دو علم و آگاهی به معلول خویش دارد: یکی علم اجمالی و غیر تفصیلی است، که پیش از انجام کار است و از علم او به ذاتش ناشی می گردد؛ یعنی همین اندازه که می داند قادر است و کارهایی می تواند از او صادر شود و دیگری علم تفصیلی او به فعلش است، که یک علم حضوری بوده و عین معلوم می باشد.]

به عنوان مثال، انسان نسبت به صورتهای خیالیای که در خود اینجاد میکند. فاعل بالرضا است، زیرا علم تفصیلی او به این صورتهای خیالی. عین همان صورتها است و پیش از ایجاد آن صورتهای خیالی تنها علم اجمالی بدان دارد، از آن جاکه به ذاتِ خود، که آفرینندهٔ آن صورتها است، علم دارد. و نیز فاعلیت واجب تعالی نسبت به اشیا، نزد حکمای اشراق، فاعلیت بالرضا می باشد. [چراکه در نظر ایشان، علم تفصیلی خداوند به اشیا عین همان اشیا است و خداوند پیش از آفرینش آنها فقط علم اجمالی و غیر تفصیلی بدانها دارد.]

[4] قسم پنجم: فاهل بالقصد و أن فاعلى است كه واجد علم و اراده بوده و علم او

به فعلش، تفصیلی و پیش از تحقق خارجی فعل است، با انگیزه ای که زاید بر ذاتش می باشد؛ مانند انسان نسبت به افعال اختیاری اش و نیز مانند واجب در نظر متکلمان.
قسم ششم: قاعل بالعنایة و آن فاعلی است که به فعل خود، پیش از انجام آن، علم و آگاهی دارد؛ علمی که زاید بر ذات او عی باشد و خود آن صورت علمی منشأ صدور فعل می گردد، بی آن که فاعل انگیزه ای زاید بر ذات خود داشته باشد؛ مانند انسانی که بر سر درخت بلندی ایستاده و به محض تصور سقوط، سقوط می کند؛ و نیز مانند واجب تعالی که در نظر مشانیان فاعلیتش نسبت به ایجاد اشیا از هسین قبیل است. (در نظر مشانیان علم واجب به اشیا زاید بر ذات واجب و به واسطهٔ ارتسام صورتهای آنها در واجب می باشد و همان علم منشأ صدور فعل می گردد.)

[۷] قسم هفتم: فاعل بالتجلی و آن فاعلی است که پیش از ایجاد فعل، علم تفصیلی به فعل خود دارد؛ علمی که عین علم اجمائی او به ذات خویش می باشد. [مقصود از اجمال در این جا همان و حدت و بساطت است و در برابر تفصیل نیست و چرا که علم اجمالی در این جا عین علم تفصیلی است و برخلاف اجمال در مورد فاعل بالرضا. بنابراین، علم اجمالی در این جا عبارت است از: کشف تفصیلی اشیا، اما بدون تمییز آنها از یک دیگر؛ به نحوی که موجب کثرت در علم، و در نتیجه کثرت در ذات عالم گردد.] مانند نفس مجرد انسانی [نسبت به کمالات ثانوی خویش،] چرا که نفس مجرد انسانی صورت اخیر نوع خود می باشد و از این رو در عین بساطتی که دارد مبدأ همه کمالات ثانوی خود می باشد و چون خودش به وجود آوردنده این کمالات عالم

است، در مرتبهٔ ذات، واجد آنها می باشد؛ در نتیجه علم حضوری او به ذاتش علم به تفاصیل کمالات آن می باشد؛ اگرچه برخی از آنها متمایز از برخی دیگر نیست، ایم گونهای که با بساطت منافات داشته باشد و موجب کثرت در آن گردد. آ و نیز مانند و اجب تعالی، بنابر نظریهٔ پیروان حکمت متعالیه؛ که در آینده بیان خواهد شد. آطبق این نظریه خدای متعال (در مرتبهٔ ذات خود ایک نوع علم اجمالی و بسبط به هسه اشیا دارد، که عین کشف تفصیلی می باشد.

[۸] قسم هشتم: قاعل بالتسخير و آن فاعلى است كه او و فعلش، فعل فاعل ديگرى مى باشند. چنين فاعلى در فعل خود مسخّر فاعل ديگرى است: مانند قواى طبيعى، نباتى و حيوانى، كه در كارهايشان عسخّر نفس انسانى اند. [البته اين مثال درصور تى صحيح است كه نفس را غير از قواى يبادشده بدانيم و آن قبوا را كارگزاران نفس به شمار آوريم. اين هما نظريهٔ عموم حكماى مشاء است، اما بنابر نظريهٔ صحيح، كه قوا را همان شئون و مراتب نفس مى داند و مى گويد: «النفش فى وحد تها كلُّ انقوى»، دو فاعل در كار اخواهد بود: كه يكى مسخر ديگرى باشد، بلكه نفس در مرتبه فواى طبيعى، قوة طبيعى و در مرتبه قواى حيوانى، قوة خيانى و در مرتبه قواى حيوانى، قوة خيانى و در مرتبه قواى حيوانى، قوة حيوانى مى باشد. إ

١. البته بسيارى از تعرس علم به چنين علمى تاء رئد اما اين به معناي نفى اصل آن علم نيست؛ جنازكه محقق سيروارى در شرح منظومه مى و بدن م يكن لها العلم با لك العلم» و در حاشية شرح منظومه ادامه مى هدد بالا عبد الكسال، و بعد الاستكمال، بل نحلم حيثة القوى المخارجية؛ مائا الفوى المتشنة في الافق و الصياسى؛ كمكو بن للفوى المستشنة في الافق و الصياسى؛ كمكو بن للفوى المستركمة في النفوس و ترواحكم في الافوى و ترواحكم في الافوى عند المائل بن عبد المائل بن المستركمة في النفوس و ترواحكم في الافوى عند المائل بناء بيناياً المستكم في النفوس و ترواحكم في الافوى المستركمة في النفوس و ترواحكم في الافوى المستركمة في النفوس و ترواحكم في الافوى النفوس و ترواحكم في الافوى المستركمة في النفوس و ترواحكم في الافوى النفوس و ترواحكم في الافول النفوس و ترواحكم في الافول النفوس و ترواحكم في الافول النفوس و ترواحكم في الافوس و ترواحكم في الافول النفوس و ترواحكم في الافول الافول النفوس و ترواحكم في الافول الا

۲. بر. کاد مرحلهٔ دو از دهم، فصل بار دهم.

شاخه این که مثال دادشد ، مبتنی بر این نفریه است آنکه مصنفیهٔ به جای ضعیبی: «نشفین می سر ثبة اله وی
الطبیعیة» که در فدعل بانظیم و بالقسر آورده بود، در این حا نعیبر د نفوی الطبیعیة و القوی النبائیة و القوی الحیوالیه»
را به کار می برد.

همچنین مانند علتهای فاعلیی که در عالم وجود دارند، چراکه همه تحت تسخیر خدای متعال میباشند. [این مثال مبتنی پس آن است که افاضه و ایسجاد را منحصر در خدای متعال ندانیم و معتقد باشیم در عالم علتهایی در طول یک دیگر وجود دارند که در رأس آنها واجب تعالی است. اما بنابر نظر دقیق تر، که افاضه و ایجاد را منحصر به واجب تعالی میداند و او را تنها موجودی به شمار می آورد که دارای تأثیر است (لامؤثر فی الوجود الا الله)، دیگر در هستی علل فراعلیی وجود نخواهد داشت. تا تحت تسخیر خداوند باشند.

### فاعل بالجبر وفاعل بالعناية دوقسم مستقل نيستند

 [۹] اشکالی به تقسیم فوق به نظر میرسد و آن اینکه: اضاعل بالجبر و ضاعل بالعنایة دو نوع مستقل و جدا از فاعل بالقصد نمی باشند.

توضیح این که: ما کارها و اعمال مربوط به هر نوعی را که مشاهده می کنیم، یعنی کمالات ثانوی هر نوع راه به همان نوع استناد می دهیم، بنابراین، هر نوعی عنت فاعلی برای کمالات ثانوی خود می باشد. (مثلاً سوزان دن را به صورت نوعیهٔ آتش و رشلکردن را به صورت نوعیهٔ درخت استناد می دهیم و همچنین تفکر کردن، دید.ن. خندیدن و حرکت کردن را به صورت نوعیهٔ انسان استناد می دهیم. او از طرفی، انواع در این باره بر دو قسم اند:

۱ - انواعی که افعالشان را به مقتضای طبیعت خود انجام میدهند، بدون آنکه علم، واسطهٔ مبان آنها و افعالشان باشد؛ مانند عناصر [که هریک خاصیت و اثری دارند. و آن خاصیت و اثر، به مقتضای طبیعت آنها، از آنها صدور مییابد.]

۲ ـ انواعي كه در آنها علم و أكاهي تأثير در صدور افعال از آنها دارد؛ مانند انسان

<sup>&</sup>quot;. با اين نظرگاه در قصل آينده انداره خراهد شد: آنجا كه مؤلف بژه ميكورد ، دواما بالنظر ايي مايعتيره العقل سان الماهيات الجرهورة والعرضية المتلبسة بالوجود المستقلة في ذلك فهو تعالى عله تنهي اليها العلل كلّهاد.

## [در افعال اختيارياش.]

دستگاه معرفتی برای آن است که کمال خویش را تشخیص دهد [و تنها آندسته از کارها را انجام دهد که کمالی را برای وی فراهم سیسازد.] به عنوان مثال، کودک [در اوایل مراحل رشد خود: که هنوز نمی داند خوردن چه چیزهایی برای وی مفید است و چه چیزهایی غیرمفید و یا زیان آور می باشد، ] هرچه را به دست می گیرد: بر ده ان می گذارد و اگر آن را شایستهٔ خوردن یافت، می خورد، مانند میوه و اگر آن را چنین نیافت، رهایش می کنار و به دور می افکناد. بنابراین، و ساطت علم برای آن است که فاعل کاری که در آن کمال او نهفته است، مشخص ساخته و آن را از دیگر کارها بازشناسد. علمی که و اسطهٔ میان فاعل و فعل اوست، اگر نزد فاعل حاضر بوده و تصدیق به آن نیاز مند فکر و اندیشه نباشد، نظیر علومی که از ملکات ناشی می شود و مانند آن، آمل علوم ضروری که نیاز به فکر و اندیشه نباشد، نظیر علومی که از ملکات ناشی می شود و مانند آن، و مثل علوم ضروری که نیاز به فکر و اندیشه نباشد، نظیر علومی که از ملکات ناشی می شود و مانند آن، فعل را ازاده کرده و انجامش می دهد. [مثلاً کسی که ملکهٔ جود و سخا در وجودش راسخ گشته است، به محض این که بافرد نیاز مند روبه رو می گردد، به او کمک می کند، را ان ملکه موجب می گردد که بی درنگ کمال بو دن آن فعل را تصدیق کند.]

قسم دوم مجهز به دستگاه علم و معرفت است و بیشک مجهزبودنش بله ایس

و اگر آن علم [نزد فاعل حاضر نباشد، بملکه] در مرحلهٔ شک ماند، و نمیازمند تصدیق باشد، در این صورت فاعل شروع میکند به منطبق کردن عناوین و اوصاف کمالی ابا فعل موردنظر؛ پس اگر سرانجام کمال بودن آن فعل را پذیرفت و تصدیق کرد، آن را انجام خواهد داد و اگر کمال بودن آن را نیذیرفت، ترک خواهد کرد.

این میل و گرایش به یکنی از دوطرف فعل و ترک همان است که اختیارش مینامیم و فعلی راکه از روی چنین میل و گرایشی صدور می یابد، فعل اختیاری

د. يعنى عناوبن و اوصافى راكه فاعل كمال خود مى داند . خوا، واقعاً كمال وى بـاشـد بـا نــاشـد ـ مـانند: وفــاه،
 آسـابـش، شادمانى، عبوديت، خشتودى الهى و غير آن.

بهشمار مي أوريم.

[+1] از أنجه آمد روشن ميشودكه فعل فاعل علمي منوط به حضور تصديق به وجوب و لزوم فعل است؛ يعني تصاديق اين كه فعل مور دنظر كمال فياعل است و آنچه در برابرش است، يعني ترک آن فعل، كمال نيست. حال اگر تصديق بـه كـمال بودن آن فعل، بدون نباز به فکر و اندیشه، در نفس حاضر باشد. فاعل بی درنگ آن را الجام خواهد داد و اگر در نفس حاضر نباشد. فاعل نیازمند فکر و اندیشه خواهد بود: تا صفت وجوب و رجحان را بر فعلی که می خواهد آن را انتجام دهید و نیز صنفت محال بودن و مرجوح بودن را بر ترک آن فعل منطبق سازد. و در ایس جمهت فارقي نیست میان آنکه راجح بودن انجام کار و مرجوح بودن ترک آن به خاطر طبع قبضیه باشد دمانند کسی که در کنار دیواری نشسته که در شرف خراب شدن می باشد، چنین كسى از ترمل ويران شدن ديوار، از جايش بلند خواهد شد ـ و يا أنكه به خاطر اجبار و زورگویی شخص دیگری باشد؛ مانند کسی که برای فرار از گرمازیر سایهٔ دیواری نشسته است، آنگاه شخص زورگویی او را تهدید میکند که اگر از کنار دیـوار بـلند نشود، ديوار را بر سرش خراب خواهد كرد. چنين كسي از ترس خراب شدن ديوار از جای خود بلند خواهد شد. در هر دو صورت بلندشدن از کنار دیوار فعل ارادی است و تصديق به كمال بو دن أن نيز به يك منوال است. [تفاوت فقط در اين جهت است كه کمال بودن قعل در مورد لخست مستند به طبع قضیه است و شخص خاصی در آن دخالت ندارد، اما در مورد دوم مستند به طبع قضیه نیست، بلکه بـه خـاطر دخـالت شخص خاصی است که فاعل را تهدید کرده است.]

[11] از این جا روشن می شود که فعل اجباری مباین با فعل اختیاری نیست و از جهت و جهت وجود خارجی متمایز از آن نمی باشد؛ به گونهای که فاعل بالجبر یک قسم جداگانه بشود و در برابر فاعل بالقصد قرار گیرد. زیرا نمهایت کاری که شخص اجبارکننده انجام می دهد آن است که فعل را یک طرفه می کند، [یعنی یک طرف را

درنظر فاعل راجح می گرداند؛ به گونه ای که فاعل آن را لازم و ضروری می بیند. ] در نتیجه فاعلی که اکراه شده با فعلی مواجه می شود که یک طرفه بوده و چاردای جز انجام دادن آن ندارد؛ [یعنی با فعلی روبه رو می شود که دیگری باعث شده که یک طرف آن بخصوص رجحان داشته باشد؛ در این فرض فاعل با اراده و اختیار خود، آن طرف رجحان یافته را انتخاب کند، ] همانگونه که اگر فعل به مقتضای طبیعت خود جنین بود، [فاعل با اراده خود طرف رجحان یافته را انتخاب می کرد.] مرفی رجحان یافته را انتخاب می کرد. ] دامل آن که تصویر فاعل با اجبر به عنوان فاعلی که دارای علمی است که مؤثر در فعلش است که مؤثر در فعلش است، اما فاقد اراده و اختیار می باشد، تصویر صحیحی نیست، جراکه تمام فاعل هایی که چنین علمی دارند با اراده کار می کنند. بنابراین، فاعل بالجبر را نمی توان فاعل هایی که چنین علمی دارند با اراده کار می کنند. بنابراین، فاعل بالجبر را نمی توان

۱۱۲] آری، خردمندان در مقررات و قوانین اجتماعی خود، همواره میبان فیعل اختیاری و اجباری فرق گذاشتهاند، تا مصالح جامعه حفظ شود و قوانین آن رعایت گردد و ستایش و نکوهش و پاداش و کیفر مردم در جای خود قرار گیرد.

بنابراین، تقسیم فعل به اختیاری و جبری، اعتباری است، له حقیقی.

[۱۳] از آنچه گذشت، همچنین روشن می شود که فاعل بالعنایه از نوع فاعل بالقسد می باشد [و در آن انگیزهٔ زاید بر علم وجود دارد و چنین نیست که صرف تصور فعل منشأ صدور آن فعل باشد، [زیرا در مثال یادشده تصور سقوط کسی که بر وی درخت بلندی ایستاده یک علم است که هم در کسی که ترسیده و تصور سقوط او را به و حشت انداخته و در نتیجه سقوط می کند، وجود دارد و هم در کسی که دراثر تکرار این عمل: بر آن عادت کرده و نذا نمی ترسد و سقوط هم نمی کند؛ مانند بنا که بر روی ساختمان های بسیار بلند و دیوار های مرتفع قرار می گیرد. (با ایس که همردوی آنها سقوط را تصور کرده اند، اما یکی می افتد و دیگری نمی افتد و همین نشان می دهد که علم به تنهایی علت و منشأ فعل نیست، بلکه تحقق فعل نیاز به انگردای و رای

تصور فعل دارد و این انگیزه در کسی که می ترسد و جود دارد و در آنکه نمی ترسد وجود ندارد.)

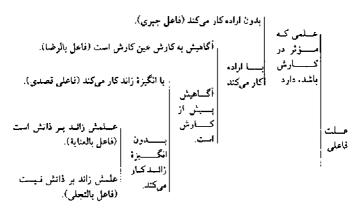
[۱۴] [توضیح این که:]انسانی که از دیسوار بدلندی بالا می رود و بسر روی آن می ایستند، می داند که دو راه در پیش دارد: یکی آن که در جای خود ثابت باشد و در نتیجه سالم بماند و دوم این که سقوط کند و در نتیجه هلاک گردد. اما کسی که ترس و هراس فراوان او را فراگرفته فقط سقوط را تصور می کند و در نتیجه سقوط می کند! برخلاف آن که بر این کارعادت دارد. نزد چنین کسی هر دو صورت موجود است، بی آن که ترس و هراسی داشته باشد و در نتیجه ثابت بودن در مکان خود را اختیار می کند و لذا سقوط نمی کند.

[حاصل آنکه ترس و هراس بر فرد نخست مستولی گشته و او را تبحت فشار فراوان قرار داده است و او برای رهایی از رنج این ترس و وحشت خود را ناگزیر از افتادن می بیند، چراکه جز افتادن را تصور نکرده است و لذا می افتد. پس در این مورد «رهایی از رنج ترس» انگیزهٔ افتادن است و چنین نیست که صرف تصور سقوط منشأ افتادن شده باشد". در این جا ممکن است گفته شود که: «رهایی از رنج ترس» انگیزهٔ خردمندانه و عقلایی برای انتخاب سقوط به شمار نمی رود، چراکه مفسدهٔ متر تب بر سقوط (مرگ) بسی فراوان تر از مصلحت متر تب بر آن (رهایی از رنج ترس) است. پس چگونه می توان گفت: آنکه ترسیده است سقوط را برگزیده، تا از رنج ترس رهایی باید.]

ا. مصنف الله على المعلق على المساوي إلى المساوية على المساوية على المساوية المس

ماقشهٔ قوق قفط مثال مذکور را مخدوش می سازد و روشن میکند سقوط از دیواز یک فعل عنایی نیست، بلکه فعل قصدی می باشد، اما برهان بر عدم امکان چنین فعلی اقامه نمیکند. لذا مذّعی می تواند باارائه نمونهٔ صحیح، وجود چنین فعلی را اثبات کند.

ا ۱۶۶] [در پاسخ می گوییم: لازم نیست انگیزه یک فعل، همیشه عقلایی و خردمندانه باشد، بلکه در بسیاری از افعال اختیاری انگیزه های خیالی و و همی آنها را موجب گشته است. بنابراین، اصرف این که فعل سقوط دارای یک غایت شایسته و عقلایی نیست، موجب نمی گردد که فاعل آن هیچ داعی و انگیزه ای دربارهٔ انجام آن نداشته باشد. چرا که انگیزه منحصر در انگیزه عقلایی نیست، بلکه اعم از آن است. نداشته باشد. چرا که انگیزه منحصر در انگیزه عقلایی نیست، بلکه اعم از آن است. ادر فصل دوازدهم] در بحث از العب و اعبث دراین باره توضیح بیشتر خواهد آمد. [در آنجا خواهیم گفت که غایت فعل گاهی همان چیزی است که فعل بدان ختم میگردد و هیچ غایت فکریی بر فعل متر نب نمی شود و این هیچ محذوری در پی ندارد، چرا که در چنین مواردی مبدأ علمی فعل، غیر فکری است و چون مبدأ فکری در کار نیست، غایث فکری نیز بر آن متر تب نمی گردد.]



عسلمی که کارش ملائم با طبعش هست (فاعل طبیمی). مسؤثر در کسسارش باشد. ندارد

كارش ملائم با طبعش نبست (فاعل قسري).

# في أنَّه لا مؤثَّر في الوجود بحقيقة معنى الكلمة إلَّا الله سبحانه

[1] قد تقدّم أنّ العليّة و المعلوليّة سارية في الموجودات، فما من موجود إلا وهو علّة ليست بمعلولة، أو معلول ليس بعلّة، أو علّة لشيء و معلول لشيء. وتقدّم أنّ سلسلة العلل تنتهى إلى علّة ليست بسعلولة، و هنو الواجب تبعالى. و تبقدُم أنّه تعالى واحد وحدة حقة لا يتعنّى و لا يتكرّر و غيره من كلّ صوجود صفروض واجبُ به. ممكن في نفسه و تقدّم أن لا غنى للمعلول عن العلّة الفاعليّة، كما أنّه لا غنى له عن العلّة النامّة، فهو تعالى علّة تامّة للكلّ في عين أنّه علّة فاعليّة. و تبقدّم أنّ العليّة في الوجود و هو أثر الجاعل وأنّ وجود المعلول رابطُ بالنسبة إلى علمّة، قبائم بها، كما أنّ وجود العلّة مستقلُ بالنسبة إليه مقوّم له، لا حكم للمعلول إلا و هو لوجود العلّة و به.

[۲] فهو تعالى الفاعل المستقل في مبدئيته على الإطلاق و القائم بذاته في إيجاد، وعسليّته. و هنو السؤثر بنحقيقة صعنى الكلمة لا سؤثرٌ فني الوجنود إلّا هنو، ليس لغسيره مسن الاستقلال الذي هنو مبلاك العليّة و الإيجاد إلّا الاستقلال النسبيُّ. فالعلل الفاعليّة في الوجود مُعِدّات مقرِّبة للسعاليل إلى فيض المبدء الأوّل و فاعل الكلّ تعالى.

[٣] هذا بالنظر إلى حقيقة الوجود الأصيلة الستحققة بمراتبها في الأعيان. و أمَّا

بالنظر إلى ما يعتيره العقل من الماهيّات الجوهريّة و العرضيّة الستلبّسة بالوجود المستقلّة في ذلك، فهو تعالى علّة تنتهي إليها العلل كلّها. فماكان من الأشباء ينتهي إليه بلا واسطة فهو علّته، و علّة علّة الشيء بلا واسطة فهو علّة عليّه، و علّة علّة الشيء علّة لذلك الشيء، فهو تعالى فاعل كلّ شيء، و العلل كلّها مسخّرة له.

#### فصل هشتم

### مؤثر حقيقي فقط خداست

[۱] این فصل برای بیان توحید افعالی و ایس که فناعل حقیقی در همه افعال خداوند بوده و تنها هستی بخش اوست و غیراو، هرچه هست، تنها مجاری فیض او بند. مؤلف بزرگوار و برای اثبات توحید افعالی مقدماتی را به شرح زیر بیان میکنند:

پیش از این گذشت که علیت و معلولیت در همهٔ موجودات جریان دارد او در واقع همهٔ موجودات جریان دارد او در واقع همهٔ موجودات عالم هستی حلقه های سلسله ای را نشکیل می دهند که براساس رابطهٔ علی و معلولی بایک دیگر پیوندی و ثیق بسته اند؛ به گونه ای که اهر موجودی را در نظر بنگیریم، یا فقط علّت است و معلول چیز دیگری نیست؛ یا معلول است و علت چیزی دیگری نیست - [این دو دسته از موجودات دو حاشیهٔ سلسلهٔ یادشده را تشکیل می دهند ] ـ و یا نسبت به شیء دیگر معلول می باشد. و نیز گذشت که سلسلهٔ علل به علتی منتهی سی گردد که معلول هیچ موجود دیگری نیست و آن همان و اجب تعالی است. و پیش از این بیان کردیم که واجب تعالی واحد است به وحدت حقه، که تعدد و کثرت در آن به هیچ صورت راه ندارد. ا

این مقدمه را مزافسیته برای بیان این نکته ذکر کرده شدکه ممکنات به دو مید است. فر منتهی نمی شواند، بلکه فقط یک واجب الرجود در کار بوده و همهٔ موجودات بادر منتهی می گردند.

(چراکه او هستی صرف و محض است و چنین موجودی همهٔ کمالات را دربر دارد و جایی برای غیر باقی نمیگذارد و اگر فرد دومی برای آن فرض شود، هرگذام از آنها فاقد شخص کمالات دیگری خواهد بود؛ در نتیجه هر دو محدود میباشند و ایس خلف هستی صرف بودن آنهاست.] و غیر او هر موجودی فرض شود، فینفسه، ممکن است و وجودش را از او دریافت کرده است.

و نیز پیش از این گذشت که هیچ معلولی از علت فاعلی بی نیاز نیست - [اگرچه ممکن است از علت مادی و علت صوری بی نیاز باشد؛ هم چون موجودات مجرد] - همان گونه که هیچ معلولی از علت تامه. [یعنی علتی که وجود معلول را ضروری و واجب می گرداند و دربر دارندهٔ همهٔ چیزهایی است که وجود معلول وابسته به آن می باشد] بی نیاز نیست. بنابراین، خدای متعال نسبت به کل هستی علت تامه است - [ذیرا غیر از خدای سبحان چیزی نیست تا آفرینش جهان هستی متوقف و وابسته به آن باشد] - در عین حال که علت فاعلی آن می باشد.

همچنین گذشت که علیت در وجود است و اثر جاعل همان وجود و هستی معلول است، [نه ماهیت معلول و نه اتصاف ماهیت به وجود] و وجود معلول نسبت به علت [فاعلی]اش رابط بوده و قائم به آن میباشد؛ همانگونه که وجود علّت نسبت به معلول، مستقل بوده و قوام دهندهٔ آن میباشد و هر حکمی که معلول واجد آن است برای وجود علت و به واسطهٔ علت است [و ازجمله احکام معلول، ایسجاد و علیت نسبت به شیء دیگر است. بنابراین، اگر یک معلول خودش ایسجادکننده و هستی بخش شیء دیگری باشد، مانند انسان که صورتهای خیالی را در خود ایسجاد میکند، این ایسجاد در واقع از آن علتِ آن معلول است، چراکه وجود معلول عین ربط به علت میباشد و ایسجاد شیء نیز جیزی زابد بر وجود آن نیست.]

ا ۱۳ از مطالب بالا این نتیجه بهدست می آید که خدای متعال فاعلی است که در مبدأ بودن برای همهٔ اشیا، بهطور مطلق، مستفل است و در ایجاد و علیتش قائم به ذات خود میباشد [و هیچ وابستگی به غیر خود ندارد] و او است که به معنای حفیقی کلمه، تأثیر میکند. هیچ مؤثری در عالم هستی جز او نیست و غیر او هرجه هست ننها از استقلال نسبی ا برخوردار میباشد، [یعنی فقط نسبت به معلولش مستقل است، اما نسبت به علتش عین ربط میباشد] و استقلال [در وجود] ملاک و معیار علیت و ایجاد میباشد [و وجودی که عین ربط به غیر است، هرگز نسمی توانید ایجادکننده و وجود دهندهٔ غیر باشد.] بنابراین، همهٔ علل فاعلی در هستی، در واقع معداتی ایجادکنندهٔ همه موجودات نزدیک میسازند.

البته مقصود ازجملهٔ: ۱۵ در عالم هستی مؤثری جز خداوند نیست، نفی تأثیر به به طور مطلق از غیرخدای سبحان نیست - چنانکه از اشاعره نقل شده است - چرا که این قول بالضرورة باطل است. بلکه مقصود نفی تأثیر استقلالی از غیرخدای سبحان است؛ بدین معنا که همهٔ علتهای فاعلی، جز خدای سبحان، وجودهای رابطی هستند، که هبچ استقلالی در ذات و تأثیر و علیت خود ندارند و در واقع مجاری فیض و یا شرایط قابلیت قابل ها را تشکیل می دهند. در مقام مثال، فاعل های امکانی مانند کانال هایی هستند که آبی که از چشمه فوران می کند، باگذر از آنها به زمین زراعی می رسد و زراعت را آبیاری می کند. کانال ها از خود هیچ آبی ندارند و آب تنها از آن

ا. و لین استقلال هم در واقع از شنون استقلال واجب است، نه آنکه استفلالی مستمل و برای خود باشد. چرا که
 الاحکم للمعلول الا ر هولرجود عقیه.

۲. واژهٔ «معاله دارای سه اصطلاح است.

الف ـ آنچه ماده را به تأثیر فاعل نزدیک می سازد و برای اثرپذیری آماده اش می سازد، این همان معنایی است که در قصید درم بیان شد.

ب. أنْ جِه بِمنحوى مقتضى تغيير است، كه فقط شامل فاعل طبيعي مي شود، له مجرد.

ج ـ آنچه استفلالاً اقاضة وجو د نمي كند؛ اين معنا شامل همة فاعلها جز خداي سبحان مي شود و همين اصطلاح در اين جا موردنظر مي باشد.

جشمه است، اما چون زمین زراعی از چشمه فاصله دارد، آب جشمه بدون گذر از این کانالها به زمین نمی رسد. و جود نیز تنها از آن هستی مطلق، یعنی خدای سبحان است. هیچ موجودی برای خود و درخود و جودی ندارد؛ لذا هم چیزی که ایسجاد می شود، وجودش از اوست؛ یعنی علت فاعلی و هستی دخش او مست.]

### بیانی دیگر

[۳] آنچه در بالا بیان شد با نظر به حقیقت وجود است. که حقیقتی اصیل بوده و با مراتبش در همهٔ اشیای خارجی سریان دارد، اما با نظر به ماهیت جوهری و عرضی، که عقل آنها را اعتبار می کند و متلبس به وجود و دارای استقلال ا میباشند، باید گفت: خدای متعال علّتی است که دیگر علّت ها به او منتهی می گردند. پس او حلّت چیزهایی است که بلون واسطه به او مستندند و علتِ علتِ چیزهایی است که با واسطه به او مستندند و علتِ علتِ چیزهایی است که با واسطه به او مستندند و علتِ علتِ خیزهایی است که با واسطه به او مستند میباشند. و چون علتِ علتِ شیء، علت آن شیء میباشد، در نتیجه خدای متعال فاعل همه چیز خواهد بود و همهٔ علتهای دیگر تحت تسخیر او میباشند.

### مقايسة نظر نخست بانظر دوم

[میان دو نظر و دو دیدگاهی که در بالا برای بیان توحید افعائی خداوند بیان شدد فرقهای فراوانی وجود دارد، که به پارهای از آنها اشاره میشود:

۱ منظر دوم، مبتنی است بر اعتقاد به استقلال طلتهای امکانی در وجود و این که آنها از وجود «فی نفسه» را از علت خویش دریافت کردهاند. اما نظر نخست، مبتنی است بر ایس که همهٔ آن علل، وجود های رابط و فی غیره و می باشند.

ا مقصود: استفلال در تلبس به وجود است: یعنی وجودشان فینفسه و در خود می باشلد در برابر وجود رابط که وجودش در غیر است.

۲ - بنابر نظر دوم، علتهای دیگر، غیر از خدای سبحان، نیز فاعل مفیض و هستی بخش اند؛ همانگونه که خداوند فاعل مفیض است، اما بنابر نظر نخست، فاعل مفیض و هستی بخش فقط خدای سبحان است و دیگر موجودات فقط معد و مجرای فیض می باشند. بنابر این، فقط بنابر نظر نخست است که اثبات می شود: الاسؤثر فی الوجود الاالله.

۳ بنابر نظر دوم تنها اثبات می شود که خداوند فاعل کل موجودات است، خواه باواسطه و خواه بدون واسطه به دیگر سخن فقط این مقدار ثابت می شود که خداوند سلسله جنبان زنجیره علت و معلول ها است و در رأس آن قرار دارد، اما بنابر نظر نخست، نه تنها اثبات می شود که خداوند فاعل کل موجودات است، بلکه ایس نیز مبرهن می گردد که خداوند فاعل قریب و علت بدون واسطهٔ همهٔ موجودات است.

# في أنّ الفاعل التامّ الفاعليّة أقوى من فعله و أقدم

[1] أمّا أنّه أقوى وجوداً و أشدُّ، فلأنّ الفعل و هو معلوله رابطٌ بالنسبة إليه. قائم الهويّة به. و هو المستقلّ الذي يقوّمه و يحيط به. و لا نعني بأشدّية الوجود إلا ذلك. و هذا يجري في العلّة التامّة أيضاً كما يجري في الفاعل المؤثّر.

[٣] و قد عَدّ صدر المتألهين ﴿، المسألة بديهيّةً، إذ قال: «البداهة حاكمة بأنّ العلّة السؤتُرة هي أقوى لذاتها من معلولها فيما يقع به العلّيّة، و في غيرها لا يسكن الجنزم بذلك ابتداءً»، انتهى. (الأسقار، ج ٢، ص ١٨٧).

[٣] وأمّا أنّه أقدمُ وجوداً من فعله، فهو من الفطريّات، لمكان توقّف وجود الفعل على
 وجود فاعلم، و هذا أيضاً كما يجري في الفاعل يجري في العلّمة التامّة و سائر العلل.

[14] والقول بأنّ العلّة التامّة مع المعلول، لأنّ من أجزائها المادّة و الصورة اللّـتبن هما مع المعلول بل عين المعلول، فلا يتقدّم عليه، لا ستلزامه تقدّم الشيء على نفسه، مدفوع بأنّ المادّة كما تقدّم علّة مادّية لمجموع المادّة و الصورة، الذي هو الشيء المركب، و كذا الصورة علّة صوريّة للمجموع منهما، و أمّا المجموع الحاصل منهما فليس بعلّة لشيء. فكلّ واحد منهما علّة متقدّمة و المجموع معلول متأخّر، فلا إشكال.

وهذا معنى ما قيل: إنّ المتقدّم هو الآحاد بالأسر، و المتأخّر هو السجموع بشــرط الاجتماع.

# فاعل تام، پیش از فعل خود و قوی تر از آن است

[۱] امقصوداز فاعل تام، آن است که هیچ نقص و کمبودی در فاعلیت آن نیست؛ به دیگر سخن آنچه بالفعل فاعل است و همهٔ شرایط لازم برای تأثیرش فراهم میباشد. چنین فاعلی وجودش قوی تر و شدید تر از فعلش است و نیز رتبهٔ وجودش مقدم بر وجود فعل پیش از آن میباشد.

# قوی تر بودن وجود فاعل تام نسبت به فعلش

دلیل قبوی تر ببودن وجبود فاعل تنام آن است که فیعل، متعلول فناعل است و نسبت به آن رابط ببوده و هبویتش فنائم و وابسته به آن میهاشد و فناعل هیمان وجبود مستقلی است که به فیعل قبوام می بخشد و بیرآن احیاطهٔ وجبودی دارد. و مقصود ما از شدید تر بودن وجود چیزی جنز این نیست [که وجبودی منجیط بر وجود دیگر و قوام دمندهٔ آن باشد]. این بیان همانگونه که در مبورد فناعل مؤثر می آید در مورد علت تامه نیز جاری می گردد، [چرا که علّت تنامه مشتمل ببرعلت فعلی است.]

[۲] صدرالمتألهين، شمسنله بادشده را بديهي دانسته و ميگوبد: «بداهت عقل

حکم میکند به آنکه علت مؤثر، در همان جهت علیت ا قوی تر از معلول خمویش است. اما در مورد علتههای دیگر نمی توان از آغاز بهطور جزم چنین حکمی صادر کرد...۲

## تقدّم وجود فاعل بر فعلش

[۳] اما این که وجود فاعل بیش از فعلش بوده و نقدُم وجودی بسر آن دارد، از فطر بات است؛ [بعنی از قضایایی است که دلیلش همراهش میباشد.] چرا که وجود فعل متوقف بر وجود فاعلش است [و در نتیجه باید ابتدا فاعل تحقق بابد و سپس فعل از او صادر شود.] این بیان، همانگونه که در مورد فاعل می آید، در مورد علت نامه و دیگر علتها نیز جاری می شود. آزیرا دلیل تقدم فاعل بر فعل، توقف فعل بر فاعل است و فعل، همانگونه که بر فاعل توقف دارد. بر تک تک علتهای دیگرش نیز توقف دارد.]

[۴] مسکن است گفته شود: علت تامه همراه با معلول است (نبه مقدم بسر آن.] به دلیل آن که ماده و صورت، که از اجزای علت نامه اند، همراه با معلول، بلکه عین معلولاند. (زیرا معلول مرکب از ماده و صورت است و مرکب عین اجزایش می باشد و چیزی جز اجزایش نیست.) بنابرابن، اگر علت تامه مقدم بر معلول باشد. [باید همه اجزای علت تامه مقدم بر معلول باشد و چون از جسمله اجزای علت تامه، ماده و صورت است، که عین معلول می باشند. از تقدم علت تامه بر معلول الازم می آید که شیء بر خودش تقدم داشته باشد.

۱. مفصود از جهت علیت، همان وجود و هستی است، جرا که علیت رجنانکه گذشت در وجرود است. پیعنی «وجود» علت، وجود» معلول و افاضه می کند. نه آن که ماهیت علت، ماهیت معلول و افاضه کند و یا مناهیت معلول و افاضه کند و یا مناهیت معلول را انتخاب کند و یا مناهیت معلول را انتخاب معلول از مهارت فوق آن است که: و جود علت مؤثر، که همان علت فاعلی است، فوی در از وجود معلول است.

۲. اصفال ج ۲، ص ۱۸۷

در پاسخ به این اشکال می گوییم: ماده، همان طور که پیش از این بیان شد، نسبت به مجموع ماده و صورت، که یک شیء مرکب است، علت مادی می باشد؛ و همچنین صورت در مقایسه با محموع مرکب علت صوری می باشد. و اما مجموع تشکیل شده از ماده و صورت، علت چیزی نیست. بنابراین، هر یک از ماده و صورت در مقایسه با مجموع مرکب علت است و برآن نقدم دارد و مجموع مرکب معلول است و متأخر می باشد و اشکالی در آن نیست.

و همین است معنای این گفتار که: ۱انچه متقدم است آحاد است و آنچه متأخر است مجموع آحاد به شرط اجتماع می باشد.۵

# في أنَّ البسيط يمتنع أن يكون فاعلاً و قابلاً

[1] البشهور من الحكماء عدم جواز كون الشي، الواحد من حيث هو واحدٌ فاعلاً وقابلاً مطلقاً. و احترز بقيد وحدة الحيثية عن الأنواع الماذيّة التي تفعل بصورها و تقبل بموادّها، كالنار تفعل الحرارة بصورتها و تقبلها بمادّتها. و ذهب المتأخّرون إلى جوازه مطلقاً. و الحقُّ هو التقصيل بين ما كان القبول فيه بسمعنى الانفعال و الاستكمال الخارجيّ، فلا يجامع القبول الفعل في شيء واحد بما هو واحد، و ما كان القبول فيه بمعنى الاتصاف و الانتزاع من ذات الشيء من غير السفعال و تأثّر خارجيّ كلوازم السهيّات، فيجوز اجتماعهما.

[17] والحجة على ذلك أنّ القبول بمعنى الانفعال و التأثّر يلازم الفقدان. و الفيعل يلازم الوجدان، و هما جهتان متباينتان متدافعتان لا تجتمعان في الواحد من حبث هو واحد. و أمّا لوازم الماهيّات مثلاً كزوجيّة الأربعة فإنّ تمام الذات فيها لا يُعقل خاليةٌ من لازمها حتّى يتصوّر فيها معنى الفقدان، فالقبول فيها بمعنى مطلق الاتّصاف. و لا ضير في ذلك.

[٣] واحتجّ المشهور على الامتناع مطلقاً بوجهين:

أحدهما: أنَّ الفعل و القبول أثران متغايران، فلا يصدران عن الواحد من حيث هـو واحد.

[4] الثاني: أنَّ نسبة القابل إلى مقبوله بالإمكان، و نسبة الغاعل التامَّ الفاعليّة إلى فعله بالوجوب، فلو كان شيء واحدُّ فاعلاً و قابلاً لشيءٍ كانت نسبته إلى ذلك بالإمكان و الوجوب معاً، و هما متنافيان، و تنافى اللوازم مستلزمُ لتنافى الملزومات.

[۵] والحجّتان لو تمّتا لم تدلّا على أكثر من امتناع اجتماع الفعل و القبول بسمعنى الانفعال و التأثّر في شيء واحد بما هو واحد، و أمّا القبول بمعنى الانتصاف كمانصاف الماهيّات بلوازمها، فلبس أثراً صادراً عن الذات يسبقه إمكان.

[8] والحجّنان مع ذلك لا تخلوان من مناقشة، أمّا الاولىٰ فلأنّ جعّل القبول أشراً صادراً عن القابل يوجب كون القابل علّةً فاعليّة للقبول، فيرد الإشكال في قبول القابل البسيط للصورة، حيث إنّه يفعل القبول و يصير جـزءاً مـن المـركّب و هـما أشوان لا يصدران عن الواحد.

[٧] وأمّا الثانية, فلأنّ نسبة العلّة الفاعليّة بما أنّها إحدى العلل الأربع إلى الفسل ليست نسبة الوجوب؛ إذ مجرّد وجود العلّة الفاعليّة لا يستوجب وجود المعلول ما لم ينضّم إليها سائر العلل. اللّهمُ إلا أن يكون الفاعل علّة تامّة وحدها، و مجرّدُ فَرضِ الفاعل تامّ الفاعليّة، و المراد به كونُه فاعلاً بالفعل بانضمام بقيّة العلل إليه، لا يسوجب تغيّر نسبته في نفسه إلى الفعل من الإمكان إلى الوجوب.

[٨] واحتج المتأخّرون على جواز كون الشيء الواحد من حيث هو واحد فاعلاً و قابلاً بلوازم الماهيّات. سيّما البسائط منها، فما منها إلّا وله لازم أو لوازم كالإمكان و كونه ماهيّة. و مفهوماً، وكذا المفاهيم المنتزعة من ذات الواجب تعالى كوجوب الوجود، و الوحدائيّة، فإنّ الذات فاعل لها و قابل لها.

[٩] والحجّة كما عرفت لا تتم إلّا فيما كان القبول فيه بمعنى الاتصاف. فالقبول و الفعل فيه واحد. و أمّا ما كان القبول فيه انفعالاً و تأثّراً و استكمالاً. فالقبول فيه يلازم الفقدان، و الفعل يلازم الوجدان، و هما متنافيان لا يجتمعان في واحد.

## امكان ندارد شيء بسيط هم فاعل باشد و هم قابل

# بيان أراى حكما

[1] مشهور حکما برآنند که مطاقاً امکان ندارد شیء واحد، از آن جهت که واحد است، انسبت به یک چیز اهم فاعل باشد و هم قابل. آور دن قید «از آن جهت که واحد است» برای احتراز از انواع مادی است، که [سرکب از صورت و ماده میباشند و] بنا صورت هایشان اثری را ایجاد میکنند و با موادشان ا همان اثری را که ایجاد کر دهاند ا می پذیر ند؛ مانند آتش که با صورت نوعی خود حرارت را ایجاد می تند و با ماده خود می از را می پذیر د او نیز مانند پنرشکی کنه خود سرارت را معالجه میکند، کنه می تند و مالجه شدن از آن ماده او میباشد با نابرای ن معالجه کردن از آنِ ماده او میباشد. با نابرای ن فاعده فوق فقط در مورد «واحد بسیط» جاری می شود. نه واحدی که مرکب از ماده و صورت میباشد.

حکیمان متأخر [برخلاف مشهور حکما]معنقدند که شیء واحد مطلقاً می تواند هم فاعل باشد و هم قابل.

[اما بایدگفت که قبول دارای دو اطلاق است: یکی قبول به معنای انفعال و پذیرش خارجی و این در جایی است که در خارج، قابل ذاتاً ضافد چیزی است و ازگاه با دریافت آن چیز واجد آن شده و بدین نحو به یک کمال دست می باید: مانند آب که ذاتاً فاقد حرارت است و آنگاه در اثر مجاورت با آتش، از آن حرارت دریافت می کند. مورد دیگر جایی است که وصفی از شیء انتزاع می شود و آن شیء بدان متصف می گردد، بدون آنکه واقعاً چیزی راکسب کرده باشد و کسالی بر آن افزوده شده باشد. در این موارد قبول فقط به معنای اتصاف است و نه پذیرش خارجی چیزی. در مسئلهٔ موردبحث باید میان این دو مورد فرق نهاد و لذا حضرت علامه می فرماید:

حقیقت آن است که باید تفصیل داد میان موردی که فبول در آن به معنای پذیرش و کمال یافتن خارجی است و موردی که فبول در آن به معنای انسطاف و انتزاع یک وصف از ذات شیء میباشد، بدون آن که پذیرش و تأثر خارجی در کار باشد؛ مانند لوازم ماهیات. در مورد نخست، قبول و فعل در شیء واحد، از آن جهت که واحد است. جمع نمی شود؛ اما در مورد دوم، اجتماع آن دو بلامانم میباشد.

### دلیل تفصیل در مسئله موردبحث

[۲] دلیل بر این تفصیل آن است که قبول به معنای پذیرش و تأثر، ملازم با فقدان و نداری است، از برا یک شیء فقط جیزی را می تواند بهذبرد و دریافت کند که فاقد آن است، چراکه معنا ندارد یک شیء، شخص همان چیزی را که خودش واجد است، دریافت نماید. او از طرفی، فعل و تأثیر ملازم با وجدان و دارایی است [، زیرا یک شیء فقط چیزی را می تواند اعطا کند و ایجاد نماید که واجد کمال آن است، چرا که بالبداهه فاقد شیء نمی تواند اعطا کند و ایجاد نماید که واجد کمال آن است، چرا که بالبداهه فاقد شیء نمی تواند معطی آن باشد. او از طرفی، دارایی و شداری انقیض بک دیگرند و نذا و دوجهت کاملاً مباین اند، که یک دیگر را ده م می کنند و باهم در شیء واحد، از آن جهت که واحد است، جسع نمی شوند. [بنابراین، شیء واحد، از آن جهت که واحد است، نمی تواند یک چیز را خودش به خودش بدهد و خودش از خودش اثر پذیرد. این مسئلزم آن است که یک شیء نسبت به یک چیز هم واجد آن باشد و هم فاقد آن و این به معنای اجتماع نقیضین است.]

و اما در لوازم ماهبات، مانند زوج بودن عده چهار، [تأثیر و تأثر خارجی در کار نیست و وقتی گفته می شود: عدد چهار بذاته زوج است، بدین معنا نیست که ذات عده چهار در خارج سبب و مقتضای زوج بودن خودش می باشد؛ بدین معنا که خودش و اقعاً زوجیت را از خودش بیذیرد، تا واقعاً زوجیت را از خودش بیذیرد، تا اجتماع دو جهت و جدان و فقدان در یک شیء لازم آید. این گونه تعبیرها هسراه با مسامحه است. حقیقت آن است که عقل از تحلیل عدد چهار به زوج بودن آن پی می میرد و آن را متصف به زوجیت می کند؛ چنان که حضرت علامه خومی می فرمایند: در این موارد و آن را متصف به زوجیت می کند؛ چنان که حضرت علامه خومی فیدان نسبت به آن لین موارد و آن را متصف به زوجیت به آن تعقل نمی شود، تا معنای فقدان نسبت به آن لین موارد این و جود ندارد.

[حاصل آنکه: اجتماع دو حیثیت فعل و قبول به معنای مطلق اتصاف، هیچ محذوری در پی ندارد، زیرا قبول به معنای مطلق اتصاف مستلزم فقدان و نداری نست.]

## بررسی ادلهٔ مشهور حکما بر نظریهٔ مختار خود

[۳] مشهور حکما برای اثبات اینکه مطلقاً امکان ندارد شی، واحد، ازجیهت واحد، هم فاعل باشد و هم قابل، دو دلیل بیان کرد،اند:

دلیل اول: فعل و قبول دوائر مغایر با یک دیگرندا و [بنابر قاعده: «الواحد لایصدر عنه الا الواحد»، این دو اثر آنسمی توانند از واحد از آن جهت که واحد است، صدور یابند. [بنابراین، شیء واحد نمی تواند نسبت به یک چیز هم فاعل باشد و هم قابل].

۱ همانگونه که مشاهده می شود، در این دلیل قبول نیز مانند فعل، یک اثر تلغی شده است که از قابل صندور مهرباید.

[۴] دلیل دوم: نسبت قابل به آن چه قبول می کند امکانی و نسبت فاعل نام به فعلش وجویی در بس اگر شیء واحد نسبت به یک چیز، هم فاعل باشد و هم قابل، در این صورت نسبتش به آن چیز هم به امکان خواهد بود و هم به وجوب، در حالی که امکان با وجوب منافات دارد و با آن جمع نمی شود و تنافی میان لوازم موجب تنافی میان ماز وجها می گردد.

[حاصل آنکه: لازمهٔ قابل بودن، نسبت امکانی است و لازمهٔ فاعل بودن، نسبت و جوبی و این دو لازم باهم منافات دارند؛ در نتیجه ملزومهای آنها (قابل بودن و فاعل بودن) نیز باهم منافات خواهند داشت. پس شیء واحد نمی تواند هم فاعل باشد و هم قابل.]

الخص از الخص از الشخال مشتری دودلیل باد شده: این دو دلیل، بر فرض تسمامیت [اخیص از مدعا است و] بیش از این را اثبات نمی کند که اجتماع فعل و قبول به معنای پذیرش و تأثر. در شیء واحد، از آن جهت که واحد است، ناممکن میباشد و اما قبول به معنای انصاف، نظیر اتصاف ماهیات به لوازم ماهیات [را شامل نسمی گردد، زیرا در دلیل نخست تکیه بر آن است که قبول هم مانند فعل اثری است که از قابل صدور می یابد و در دلیل دوم تکیه بر آن است که نسبت قابل به آن چه قبول می کند نسبت امکانی است و این دو مطلب بر قرض صحت و تمامیت، اختصاص به قبول به معنای انفعال و تأثر دارد و در مورد قبول به معنای اتصاف جاری نسی گردد، چرا که قبول بدین معنا] او لاً: دارد و در مورد قبول به معنای اتصاف جاری نسی گردد، چرا که قبول بدین معنا] او لاً:

[8] اما با این همه، دو دلیل فوق اساساً نام نیستند (و حتی در مورد قبول به معنای انفعال نیز نمی توان بدانها تمسک جست.]

۱. امکان و وجویی که در این برهان مطرح شده است، امکان و وجوب بالقیاس است؛ یعنی قعل در ظرف وجود فاعنی بائی وجودش ضروری و قطعی است، اما مقبول در ظرف وجود قابل. وجودش ضروری ا بیست، بملکه ممکن می باشد.

اشكال ویژهٔ دلیل نخست: در دلیل نخست نفس «قبول» به عنوان اشری كه از قسابل صسدور مسی یابد، بسه شسمار آمده است و این موجب می گردد قابل، علت فاعلی قبول باشد و در نتیجه قبول صدورت نوعی توسط قابل بسیط با اشكال مواجه خواهد شد، زیرا این قابل بسیط هم صورت نوعی را قبول می كند و هم جزیی از مركب می گردد و ابنابر مفروض آن دلیل، ااینها دو اثر خواهند بود كه از واحد صدور یافته اند [، در حالی كه دو اثر مغایر نمی تواند از واحد بسیط صدور یافته اند [، در حالی كه دو اثر مغایر نمی تواند از واحد بسیط صدور یافته اند [، در حالی كه دو اثر مغایر نمی تواند از واحد بسیط صدور

[توضیح این که: وقتی مثلاً هیولای أولا، که امری بسیط است؛ صورت جسمی را می بذیرد، به مقتضای پیش فرض دلیل نخست، از امر واحد از آن جهت که واحد است دو اثر صادر گشته است. زیرا هیولا از یک سو، صورت جسمی را فبول کرده و قبول به نوبه خود اثری است که از آن صادر شده است؛ از سوی دیگر، نسبت به جسم، یعنی مجموع مرکب از ماده و صورت، مقوّم و علت مادی می باشد و این قوام دادن به کل، اثر دیگری است که از آن صادر شده است. بنابراین، در چنین مواردی باید کثیر از واحد صادر شده باشد، در حالی که قانون: «انواحد لایصدر عنه الا الواحد، چنین چیزی را نغی میکند.]

[۷] اشكال و يره دليل دوم: [در دليل دوم آمده است كه: «نسبت فاعل تام به فعلش نسبت و جوبي است» و ابن مطلب صحيح نيست، إزيرا نسبت علت فاعلى. به عنوان مكي از علتهاي چهارگانه، به فعل نسبت و جوبي نيست: چراكه صرف و جود علت فاعلى، بدون انفسام ساير علتها به آن، و جود معلول را لازم و ضروري نمي گرداند؛ مگر آنكه فاعل خودش به تنهايي علت تامه باشد؛ [مانند و اجب تعالى نسبت به صادر نخستين] و صرف فرض اينكه فاعل، يك فاعل نام است ديعني فاعلى است كه همة علتهاي ديگر به آن ضميمه شده و بالفعل فاعل مي باشد ـ باعث نمي شود كه نسبت خود فاعل به فعل از امكان به و جوب تغيير كند. [مهم آن است كه ببينيم رابطة فعل را

با چه چیزی می سنجیم، در جایی که همهٔ علل و شرایط تحقق فعل فراهم است، گر فعل را با مجموع آنها بسنجیم، وجودش ضروری خواهد بلود، امنا اگر در هسمین فرص، فعل را فقط با علت فاعلی اش، که تنها جزیبی از علت تامهٔ آن می باشد بسنجیم. وجودش ممکن خواهد بود.]

#### بررسی دلیل حکمای متأخر

۱۸۱ حکمای متأخر برای اثبات این که شیء واحد، ازجهت واحد، می تواند هم فاعل باشد و هم قابل، به لوازم ماهیات، به ویژه ماهیات بسیط، تمسک جستهاند. [، چرا که بهترین دایل بر امکان یک چیز وقوع و احقق آن است. اتو ضبیح ایس که: هر ماهیتی را در نظر بگیریم لازم و یا لوازمی برای خود دارد؛ مانند امکان، ماهیت بودن و مفهوم بودن. [مثلاً انسان متصف به امکان سی شود و آن را قبول می کند؛ از طرفی خودش این وصف را به خودش می هد؛ بسعنی خودش علت اقتصافش به امکان می باشد: چنان که می گوییم: انسان بذاته ممکن است. هم چنین ماهیت بودن انسان و مفهوم بودن آن، که هردو بذاته است. حاص آن که در این موارد فاعل و قبل یک جیز است. بنابراین، شی، واحد می تواند هم فاعل باشد و هم قابل.]

ایشان همچنین تمسک جسته اند به مفاهیمی که از ذات واجب تعالی انتزاع می شود: مانند: وجوب وجود و وحدانیت. چراکه ذات واجب هم فاعل این اوصاف است و هم قابل آن. (فابل آن اوصاف است، زیرا به آنها متصف می شود و فاعل انها است، زیرا بذاته به آنها منصف می شود؛ یعنی وجوب و وحدانیت مفتضای ذاتش است و خودش این اوصاف را به خودش داده است نه دیگری.)

[۹] اشکال احتجاج حکمای متأخر: این استدلال یا چنانکه قبلاً دانستیم یا تنها در جنین تام است که قبول در آن به معنای اتصاف باشد (، زیرا در همهٔ موار دی که به آن المسک، شده است، قبول به معنای اتصاف میباشد و اجتماع قبول بدین معنا، با فعل

هیچ اشکالی ندارد: چراکه) قبول به معنای اتصاف با فعل ایکی است (و دو حیثیت متباین را، که یکی ملازم با فقدان و دیگری ملازم با وجدان باشد، تشکیل نمی دهند.] و اما در مواردی که قبول به معنای انفعال و تأثر و کمال یافنن است. قبول ملازم با فقدان و نداری و فعل ملازم با وجدان و دارایی میباشد و این دو با یک دیگر منافات دارند و هرگز باهم در شیء واحد جمع نخواهند شد.

۱ مقسود از قبل در این جه حسان فاعلیت است و باید دانست که در مواردی که قبول بنه معنای اسعیاف است. ناعلیت نیز معنای خانسی داره و چارن نیست که در خبارج علیت و تأثیر حقیقی در کار باشده متالاً وقتی گفته می شود حددی سبحان بذانه واج بالوجود است، معصود آن است که این وجوب را دیگری به از نداده است، نه آن که رافعاً خودش به خودش وجرب داده باشاه، که اعطایی در کار باشد و قبولی.

# في العلَّة الغائيَّة و إثباتها

[١] سيأتي، إن شاء الله بيان أنّ الحركة كمال أوّل لما بالقوّة من حيث إنّه بالقوّة. فهناك كمالُ ثانٍ يتوجّه إليه المتحرّك بحركة المنتهية إليه. فسهو الكمال الأخير الذي يتوصّل إليه المتحرّك بحركته، و هو المطلوب لنفسه، و الحركة مطلوبة لأجله. و لذا قبل: إنّ الحركة لا تكون مطلوبة لنفسها، و إنّها لا تكون مثا يقتضيه ذات الشيء.

[۲] وهذا الكمال الثاني هو السسمى غاية الحركة، يستكمل بها المتحرّك نسبتها
 إلى الحركة نسبة التمام إلى النقص، و لا يخلو عنها حركة، و إلّا انقلبت سكوناً.

[٣] ولما بين الغاية والحركة من الارتباط والنسبة الثابتة كنان بينهما نبوع من الاتحاد، ترتبط بالمتحرّك كمثل الحركة.

[۴] ثم إنّ المحرّك إذا كان هو الطبيعة وحرَّكت الجسم بشيءٍ من الحركات العرضية الوضعيّة و الكيفيّة و الكميّة و الأينيّة مستكملاً بها الجسم كانت الغاية هو التمام الذي يتوجّه إليه المتحرّك بحركته، و تطلبه الطبيعة المحرّكة بتحريكها. ولو لا الغاية لم يكن من المحرّك تحريك و لا من المتحرّك حركة فالجسم المتحرّك مثلاً من وضع إلى وضع إنما يريد الوضع الثاني، فيتوجّه إليه بالخروج من الوضع الأول إلى وضع سيّال يستبدل به فرداً آنيّاً إلى فرد مثلم حتى يستقرُ على وضع ثابت غير متغيّر، فيثبت، عليه و همو التمام المطلوب لنفسه، و المحرّك أيضاً يطلب ذلك.

[۵] وإذا كان المحرّك فاعلاً علميّاً لعلمه دخلٌ في فعله كالنفوس الحبيوانيّة و الانسانيّة كانت الحركة بما لها من الغاية التي هو النمام مرادة له، لكنّ الغاية هي السرادة لنفسها، و الحركة تتبعه، لأنّها لأجل الغاية كسا تقدّم، غير أنْ الفاعل العلميّ ربما يتخيّل ما يلزم الغاية أو يقارنها غايةً للحركة، فيأخذه منتهى إليه للحركة، و يوجّد بينهم تخيّلاً فيتحرّك نحوه، كمن بتحرّك إلى مكان ليلتي صديقه، أو يمشي إلى مشرعة لشرب الماء، و كمن يحضر السوق ليبيع و يشتري.

[8] هذا كلّه فيما كان الفعل حركة عرضيّة طبيعيّة أو إراديّه وأت إذا كان فعلاً جوهريّاً كالأنواع الجوهريّة. فإن كان من الجواهر التي لها تعلّق مّا بالمادّة فسسأني إن شاءالله أنّها جميعاً متحرّكة بحركة جوهريّة، لها وجودات سيّالة تنتهي إلى وجودات ثابتة غير سيّالة تستقرّ عليها. فلها تمام هو وجُهتها التي توليها و هـو مـراد عـللها الفاعلة السحرّكة لنفسد، و حركائها الجوهريّة مرادةً لأجله.

الا وإن كان الفعل من الجواهر السجردة ذاتاً و فعلاً عن المادة فهو لمكان فعلية وجوده و تنزُهه عن القرة لا ينقسم إلى تمام و نفص كغيره، بل هو تمام في نفسه. مراد لنفسه، مقصود لأجله، و الفعل و الغاية هناك واحد، بمعنى أنَّ الفعل بحقيقة التميي فمي مرتبة وجود الفاعل غاية لنفسه التي هي الرقيقة، لا أنَّ الفعل علَّة غائية لنفسه. متقدَّمة على نفسه، لا ستحالة علَيَة الشيء لنفسه.

[٨] فقد تبين أن لكل فاعلٍ غايةً في فِعله. و هـي العـلّة الغـائيّة للـقعل. و هـو المطلوب.

[9] وظهر مننا تقدّم أمور: أحدها أنّ غاية الفعل ـ و هي التي يتعلّق بـها اقبتضاء الفاعل بالأصالة و لنقسه ـ قد تتّحد مع فعله، بمعنى كـون الغاية هـي حـفيقة الفـعل المتقرّرة في مرتبة وجود الفاعل. و مرجعه إلى اتّحاد الفاعل و الغاية، كما إذا كان قعل الفاعل موجوداً مجرّداً في ذاته و فعله، تامّ الفعليّة في نفسه، مراداً لنفسه. و قد لا تتّحد مع الفعل بل يختلفان، كما فيما إذا كان الفعل من قبيل الحركات العرضيّة، أو من الجواهر

التي لها نوع تعلّق بالسادة، كالنفوس و الصور المنطبعة في السواد، فإنّ الفاعل يتوصّل إلى هذا القبيل من الغايات بالتحريك، و العركة غير مطلوبة لنفسها فبتتحقّق الحركة و تترتّب عليها الغاية، سواء كانت الغاية راجعة إلى الفاعل، كسن يحزنه ضرّ ضرير فيرفعه ابتغاءً للفرح، أو راجعةً إلى السادة، كمن يتحرّك إلى وضع يُصلح حاله، أو راجعةً إلى غيرهما كمن يكرم يتيماً ليفرح.

1 • 1 وثانيها: أنَّ الغاية معلومة للفواعل العلميَّة قبل الفعل، و إن كانت متحقَّقة بعده، مترتبّةً عليه، و ذلك أنَّ هذا القبيل من الفواعل مريدةً لفعلها، و الارادة كيفماكنت مسبوقةً بالعلم، فإن كان هناك تحريك كانت الحركة مرادة لأجل الغاية، فالغاية مرادة للفاعل قبل الفعل، و إن لم يكن هناك نحريك و كان الفعل هو الغاية فإرادته و العلم به إرادة للغاية و علمٌ بها.

[111] وأمّا قولهم: إنّ الغاية قبلَ الفعل تصوّراً و بعده وجوداً. فإنّما بتمّ قبي غبير غاية الطبائم. لنقدانها العلم.

[17] وأمّا قولهم: إنّ العلّة الغائبة علّة فاعليّة لفاعليّة الفاعل، فكلام لا يخلو عنن مسامحة. لأنّ الفواعل الطبيعيّة لا علم لها حتّى يحضرها غاياتها حضوراً علميّاً يعطي الفاعليّة للفاعل، و أمّا بحسب الوجود الخارجيّ فالغاية مشرتبة الوجود عملي وجمود الفعل، و الفعل متأخّر وجوداً عن الفاعل بما هو فاعل، فمن المستحيل أن تكون الغاية علمًا لفاعل.

[ 13 ] والفواعل العلميّة غير الطبيعيّة إمّا غايتها عبنُ فعلها. و الفعل معلول لقاعله، و من السبتحيل أن يكون المعلول علمةً لعلته، و إمّا غايتها صغرتُبة الوجود عملى فعلها متأخّرةً عنه، و من السبتحيل أن تكون علّة لفاعل الفعل المتقدّم عليه. و حضور الغاية حضوراً علميةً للفاعل قبل الفعل وجودٌ ذهنيٌّ هو أضعف من أن يكون علّة لأمر خارجيّ. و هو الفاعل بما هو فاعل.

[14] والحقّ ـكما سيأتي تفصيله ـ أن الفواعل العلميّة بوجوداتها النـوعيّة عـلل

فاعليّة للأفعال المرتبطة بها، الموجودة لها في ذيل نوعيّتها، كما أنّ كلّ توح من الأنواع الطبيعيّة مبدء فاعليِّ لما يوجد حولها و يصدر عنها من الأفعال. و إذ كمانت فواعملُ علميّة أفحصول صورة الفعل العلميّة عندها شرط متمّم لفاعليّها يتوقّف عليه فعليّة التأثير. و هذا هو المراد بكون العلّة الغائيّة علّة لفاعليّة العلّة الفاعليّة. و إلا فالفاعل بنوعيّته علّة قاعليّة للأفعال الصادرة عنه القائمة به، انتي هي كمالات نائية له يستكمل بها.

[10] وثالثها: أنّ الغاية وإن كانت بحسب النظر البدويّ تأرةً راجعةً إلى القاعل، و تارةً بالمحقّة إلى القاعل، و تارةً إلى غير هما، لكنّها بحسب النظر الدقيق واجعةً إلى الفاعل دائماً. فإنّ من يُحسن إلى مسكين ليسرّ المسكين بذلك يتأثّم من مشاهدة ما يراه عليه من رثائة الحال، فهو يريد بإحسانه إزاحة الألم عن نفسه. و كذلك من يسير إلى مكان ليستريح فيه يريد بالحقيقة إراحة نفسه من إدراك ما يجده بيدنه من التعب.

[188 وبالجملة، الفعل دائماً مسانخ لقاعله، ملائم له، مرضيٌّ عنده، و كذا ما يترتُّب عليه من الغاية، فهو خير للفاعل كمال له.

[17] وأمّا ما قيل: إنّ العالي لا يستكمل بالسافل و لا يريده. الكونه علّة و العلّة أو ورا العلّة و العلّة أنه وجوداً و أعلى منزلة من معلولها فمندفع، كما قيل، بأنّ الفاعل إنّما يريده بما أنّه أثر من آثاره، فالإرادة بالحقيقة متعلّقة بنفس الفاعل بالذات، و يغاية الفعل المترتّبة عليه سعه.

[11] فالفاعل حينما يتصوّر الغاية الكماليّة يشاهد نفسه بما لها من الاقتضاء و السببيّة للغايد، فالجائع الذي يريد الأكل ليشبع به مثلاً يشاهد نفسه بما لها من الاقتضاء فيريد أن لهذا الفعل المتربّب عليه الغاية، أي يشاهد نفسه ذات شبع بحسب الاقتضاء، فيريد أن يصير كذلك بحسب الوجود الفعليّ الخارجيّ.

فإن كان للقاعل نوع تعلّق بالمادّة كان مستكمالاً بفعليّة الغاية التي هي ذاته بما أنّه فاعل. و أمّا الغاية الخارجة من ذاته السترتبة وجوداً على النعل فهو مستكمل بها بالتبع. و إن كان مجرّداً عن المادّة ذاتاً و فعلاً فهو كامل في نفسه غير مستكمل بغاية التي هي . ذاته النامة الفعليّة التي هي في الحقيقة ذاته النامّة.

[١٩] فظهر منا تقدّم: أوّلاً: أنّ غاية الفاعل في فعله إنّما هي ذاته الفاعلة بما أنّها فاعلة. و أمّا غاية الفعل المترتّبة عليه فإنّما هي غاية مرادة بالتبع.

[٣٠] وثانياً: أنّ الغاية كمال للفاعل دائماً، فإن كان الفاعل متعلّقاً بالمادّة نوعاً من التعلّق كان مستكملاً بالغاية التي هي ذاته القاعلة يما أنّها فاعلة، و إن كان مجرّداً عن المادّة مطلقاً كانت الغاية عين ذاته التي هي كمال ذاته. من غير أن يكون كمالاً بعد القود.

الا المن عنا يتبيّن أنّ توالهم: «إنّ كلّ فاعل له في فعله غايةٌ فإنّه يستكمل بغايته و ينتفع به»، لا يخلو من مسامحة. فإنّه غير مطّره إلّا في الفواعل المتعلّقة بالمادّة نوع تعلّق.

### تنبيه

[٣٣] ذهب قوم من المتكلّمين إلى أنّ الراجب تعالى الأغاية له في أفعاله, لغنا: بالشات عن غيره. و هو قولهم: إنّ أفعال الله الا تعلّل بالأغراض. و ذهب آخرون ممنهم إلى أنّ له تعالى في أفعاله غاياتٍ و مصالح عائدةً إلى غيره و ينتقع بها خلقه.

[٣٣] ويرد الأوّل ما تقدّم أنّ فعل الفاعل لا يخلو من أن يكون خيراً مطلوباً له بالذات أو منتهياً إلى خير مطلوب بالذات، و ليس من لوازم وجود الغاية حاجة الفاعل إليها. لجواز كونها عين الفاعل كما تقدّم.

[۲۴] ويرد الثانى أنه و إن لم يستلزم حاجته تعالى إلى غيره و استكماله بالغايات المترتبة على أفعاله و انتفاعه بها. لكن يبقى عليه لزوم إرادة العالي للسافل، و طلب الأشرف للأخسّ، فلو كانت غايته التي دعته إلى الفعل و توقف عليها فعله. بل فاعليته هي التي تترتب على الفعل من الخير و المصلحة لكان لغيره شيء من التأثير فيه. وهو

فاعل أوَّل تام الفاعليَّة لا يتوقَّف في فاعليَّته على شيء.

[٣٥] بن الحق كم تقدّم أن الفاعل بما هو قاعل لاغاية لفعله بالحقيقة إلا ذاته الفاعلة بما هي فاعلة لا يبعثه نحو الفعل إلا نفسه، وما يترتّب على الفعل من الغاية غاية بالتبع، وهو تعالى فاعل تام الفاعليّة، وعلّة أولى إليها تنتهي كل علّة، فذاته تعالى بسا أنّه عين العلم بنظام الخير غاية لذاته الفاعلة لكلّ خير سواه، والمبدء لكلّ كمال غبره. [٣٦] ولا ينافض قولنًا: إنّ فاعليّة الفاعل تتوقّف على العلّة الفائيّة الظهاهر في السغايرة بين المتوقّف و المتوقّف عليه، قولنًا: إنّ غاية الذات الواجبة هي عبين الذات السغايدة.

فالسراد بالتوقف و الاقتضاء في هذا المقام المعنى الأعمُّ الذي هو عدم الانفكاك فهو، كما أشار إليه صدر المتألّهين من المسامحات الكلاميّة التي يُعتمد قبها على فهم المتدرّب في العلوم، كقولهم في تفسير الواجب بالذات: إنّه الأمر الذي يقتضي لذات الوجود، و إنّه موجود واجب لذاته، الظاهر في كون الذات علّة لوجوده، و وجوده عينه الاجملة، فعلمة تعالى في ذاته بنظام الخير غاية لفاعليته التي هي عين الذات، بل الإمعان في البحث يعطي أنّه تعالى غاية الغايات، فقد عرفت أنّ وجود كلّ معلول بسا أنّه معلول وابطُّ بالنسبة إلى علته لا يستقلّ دونها. و من المعلوم أنّ التوقّف لا يتم معناه دون أن يتعلّق بمتوقف عليه لنفسه، و إلا لتسلسل، وكذا الطلب و القصد و الإرادة و التوجّه و أمثاله لا تتحقّق بمعناها إلا بالانتهاء إلى مطلوب لنفسه، و مقصود للايتمي وجود ما سواه، فهو استقلال كلّ مستقل، و عماد كلّ معتمد، فلا يطلب طالب و لا بريد مريد إلّا إيّاد، و لا يتوجّه متوجّه إلا إليه بلا واسطة أو معها، فهو تعالى غاية كلّ بريد مريد إلّا إيّاد، و لا يتوجّه متوجّه إلا إليه بلا واسطة أو معها، فهو تعالى غاية كلّ

# علت غايي و النبات أن

#### در هر حرکتی دو کمال وجود دارد

[1] در آینده خواهد آمدا که «حرکت، کمال نخستین است برای شی، بانقوه از آن جهت که بانقوه است». ( تبوضیح ایس که: وقعی شیئی در نقطهٔ «الف» قبرال دارد و می خواهد به نقطهٔ «الف» منتقل شود، نقطهٔ «الف» درا رها می کناد و مسافتی را می پیمید، تا به نقطهٔ «ب» منتقل شود، نقطهٔ «الف» درا رهامی کناد و مسافتی را می پیمید، تا به نقطهٔ «ب» برسد و در آن قرار گیرد، شیء مورد نظر آنگه که در نقطهٔ «الف» قرار دارد، فاقد دو جیز است و نسبت به هر دو بالقرّه می باشد: یکی سلوک و طی مسافت. که همال حرکت است و دیگری بودن در نقطهٔ «ب» دین دو امر دو کمال اند که شیء به دنبال دم و اجد آنها می شود، مفصود از کمال در ایس جا «وجدان پس از فقدان» است: کمال شیء یعنی چیزی که شیء ندارد و می تواند واجد آن شود؛ اگرچه ب و اجد شدن آن کمال دیگری را زدست بدهد و من حیث المجموع و جودش کامل تر و اجد شدن آن کمال دیگری را زدست بدهد و من حیث المجموع و جودش کامل تر نشود. حاصل آن که حرکت عبارت است از: کمال اول برای شیئی که نسبت به هر دو کمال بالقوه می باشد. کمال بالقوه می باشد. توضیح بیشتر در بارهٔ این تعریف به آبنده موکول می شود. ا

ا از اك: موحمة يازدهم، فصل منوم.

[همانگونه که از تعریف حرکت به دست می آید، ادر مورد حرکت. کمال دومی وجود دارد که شیء متحرک باحرکتش به سوی آن توجه دارد و حرکتش به آن منتهی می گردد. بنابراین، آن کمال دوم، کمان نهایی است که شیء متحرک باحرکت خود بدان می رسد [و حرکتش را وسینهای برای رسیدن به آن قبرار می دهد. به دبگر سخن: آن کمال دوم، اکه منتهی الیه حرکت است، ایرای خودش مطلوب است و حرکت به خاطر آن مطلوب می باشد. و از این روست که گفته اند: ۴حرکت ذاتاً و برای خودش مطلوب نیست و مقتضای ذات شیء نمی باشد. ایعنی هیچ چیزی حرکت را برای حرکت نمی خواهد، بلکه برای دست یابی به نتیجه و غابت آن بدان نوسل می جوید؛ به گونه ای که اگر شیء می توانست بدون حرکت به آن غابت دست بابد، هرگز حرکت نه آن غابت دست بابد، هرگز حرکت نه آن غابت دست بابد، هرگز حرکت نمی کرد.]

# رابطة وجودي غايت حركت باحركت

[7] کمال دومی اکه در هر حرکتی وجود دارد، اهمان است که «غایت حرکت» نامیده می شود و متحرک بدان استکمال می بابد (؛ یعنی واجد چیزی می شود که پیش از این فاقد آن بوده است؛ اگرچه این واجدیت. ملازم با از دست دادن پارهای دیگر از کمالات باشد.]

نسبت غایت حرکت به حرکت، نسبت وجود تام به وجود ناقص است. [حرکت در واقع وجود بالقوهٔ غایت است؛ یعنی غایت در حرکت سوجود است، اسا با یک وجود ضعیف و ناقص و غایت است؛ یعنی غایت در حرکت سوجود است، امنا با یک است. او هیچ حرکتی خالی از غایت نیست، چراکه اگر حرکت غایت نداشته باشد، به سکون تبدیل میگردد. (یعنی اگر غایت نمی بود، حرکتی نیز نبود و شیء در حال سکون به سر می برد، درخت اگر نخواها میوه بدهد، هرگز رشد نمی کناد و یا آدمی اگر نخواها درس بخواند؛ هرگز رشد نمی کناد و یا آدمی اگر نخواها درس بخواند؛ هرگز به مدرسه نمی رود.]

### رابطة غايت حركت با محزك ومتحزك

[٣] چون میان غایت و حرکت رابطه و نسبت ثابتی برقرار است، میان آنها نوعی اتحد و جودی برقرار می،اشد. (زیرا محمانگونه که پیش از این بیان شد - اتحمی وجود رابط و برقراری نسبت وجودی میان دوطرف موجب میگردد نبوعی انتحاد وجودی میان آنها برقرار باشد. او به واسطهٔ این اتحاد وجودی، غایت با محرک با متحرک مرتبط میگردد، مانند حرکت که با متحرک از تباط دارد؛ همچنین غایت حرکت مرتبط میگردد، همانند حرکت که با متحرک ارتباط دارد.

[توضیح اینکه: حرکت هم با محرّ که ارتباط و اتحاد و جودی دارد. زبرا فعل اوست و فعل به فاعل مرتبط میباشد و هم با متحرک ارتباط و اتحاد وجودی دارد، زبرا متحرک خرکت را میپذیرد و قبول میکند و مقبول با قبابل مرتبط میباشد، بنابراین، غایت نیز با محرّ که و متحرک مرتبط است و همان نسبتی که مبان حرکت و هریک از آنها بر قرار میباشد، مبان غایت و آنها نیز برقرار خواهد بود، چراکه غایت و حرکت با هم اتحاد و جودی دارند و «المتحد مع المتحد متحدی»؛ یعنی اگر «انف» بیا حرکت باشد و «به» به به جر»، آنگاه «الف» نیز با «ج» متحد خواهد بود.]

#### اثبات علت غایی در حرکتهای عرضی طبیعی

[۴] [بانوجه به مقدمات فوق می گوییم: اسحزک اگر طبیعت باشد، ایسمنی صورت نوعیی که فاقد علم و اراده است او جسم را با یکی از حرکات عرضی ـ

١. و. ك.: مرحلة دوم، قصل اول، فرع دوم.

۷. سدرالمتألهين در تعريف طراعت ميگويد: «لطبيعة قوة بصدر هنها الفعل و التعبير على لنهج و احده مس غير - اراده، (نسفان ج ۵ ص ۲۴۷).

۴. مقصود از حسم مادّهٔ نانیه خود صورت نوعی است ، زیرا صورت موعی در جسم حلول می کند باشم جسم

مانند حرکت وضعی، کیفی، کفی و أینی به حرکت درآورد و جسم به واسطهٔ این حرکت استکمال یابد، در این صورت غایت همان تمامیتی است که متحرک با حرکت خود رو به سوی آن دارد و طبیعت تحریک کننده، با تحریک خود، آن را می جوید و اگر آن غایت نمی بود، نه از محرک تحریک صدور می یافت و نه از متحرک حرکتی رخ می نمود.

[همین جملهٔ اخیر است که دعلت غایی « بودن غایت را تبیین می کند. تو صبح این که: علت عبارت است از آنچه شیء برآن توقف دارد و بدون آن تحققش نامسکن می باشد. از طرفی، دانستیم که در هر حرکتی، فاعل حرکت در جست و جوی غایت آن حرکت است و حرکت را فقط و سیله ای برای دست یابی به آن غایت قرار می دهد. پس تحقق حرکت، متوقف است بر این که حبرکت غایتی دانسته بداشد. و آن غایت مطاوب فاعل حرکت باشد. از این رو می توان گفت: «غایت حبرکت» عبلت غایی حرکت می باشد. ا

مثلاً جسمی که از وضع اولیهٔ خود به سوی یک وضع ثانوی حرکت میکند (مانند گل آفتابگردان که از سمتی به سوی دیگر حرکت میکند، (فقط خواهان وضع دوم است [و حرکت خود را وسینهٔ رسیدن به آن قرار می دهد.) پس به سوی آن متوجه می شود؛ به این نحو که از وضع اولیهٔ خود خارج شده و حالتی سیال و گذرا پیدا میکند؛ به گونهای که هرلحظه در وضع ویژه ای قرار می گیرد، و این وضعها را یکی پس از دیگری طی میکند، تا بر یک وضع نابت و بدون تغییر استقرار یابد و بر آن وضع جماند. این وضع نهایی همان تمامیتی است که مطلوب لنفسه میباشد و طبیعت تحریک کننده نیز همان را طلب میکند.

خدیگری پیرون از صورت توعی و جدا از آن: چرا که طبیعت و صورت توعی یک چه بم نمی تواند قاعل حرکت و به و جود آورنده حرکت در جسم دیگری باشد، بمکه نهایتاً می تراند زمینه حرکت را در آن بدوج رد آور دو شبیت به آن مدرًا باشد.

# اثبات علت غایی در حرکتهای عرضی ارادی

[۵] اگر محرّ کُ فاعل علمی باشد. یعنی فاعلی که علم او در فعلش مؤثر و دخیل میباشد، مانند نفوس انسانی، در این صورت حرکت با خیتش، که و جود تام و کامل حرکت است، متعنق اراده فاعل می بشد. با این تفاوت که اراده اوّ لاً و بالذات به غیت و ثانیاً و بالتبع به حرکت تعلق می گیرد، چراکه مطلوبیت حرکت جنان که گذشت به خاطر رسیدن به غایت است.

اما باید توجه داشت که فاعن علمی، چه بساء آن چه را ملازم با غایت و یا مقار ن با آن است، غایت و کرکت خود قرار داده و از این رو، همان را پایان حرکت خود قرار داده و در تخیل خود آن را با غایت حرکت یکی میکند و در نتیجه جسم را به سوی آن به حرکت می آورد؛ مانند کسی که به سوی مکانی حرکت می کند، تا دوست خود را ملاقات کند. (در این جا غایت حرکت رسیدن به مکان جدید است و ملاقات با دوست ملازم با آن می باشد، اما فاعل علمی در تخیل خود همان ملاقات با دوست را غایت حرکت در می آورد. ) و یا به طوی آبشخوری روانه می شود، تا آب بنوشد و با در بازار حاضر می شود، تا خرید و فروش کند. (در این دو مورد، توشیدن آب و خرید و فروش، مقارن با غایت حرکت در کرت یکی می کند.)

### اثبات علت غایی در حرکتهای جوهری

[18] این همه درصورتی است که فعل فاعل، حرکت عرضی باشد؛ خواه حرکت طبیعی و یا حرکت ارادی. اما اگر فعل فاعل یک فیعل جنوهری بیاشد. مانند انبواع جوهری ایعنی اگر آنچه فاعل ایجاد می کند حرکت عرضی نباشد، بلکه یک موجود جوهری باشد که یک نجوه تبعلق و

وابستگی به ماده دارند، (خواه داناً و فعلاً متعلق به ماده بباشد، سانند صورتهای عنصری و یا داناً مجرد از ماده باشد و فقط در مقام فعل تعلق به بدن داشته باشد. مانند نغوس، جنین جوهرهایی دهمانگونه که به خواست خدا خواهد آمدا دهمگی در حال حرکت جوهری میباشند و وجودهایی سیّال و تدریجی و گذرا دارند که به وجردهایی ثابت و پایدار منتهی میگردند و برآن وجودهای ثابت (که هسان عالم مجردات است] استقرار می یابند و ااز آن حرکت و تکابو خلاصی یافته، در آنجا میآرمند. ابنابراین، این جوهرهای متحرک و گذرا وجود تام و کاملی دارند که به سوی آن رواناند. و همان وجود تام است که مراد بالذات و مقصود اولی عالمتهای فاعلی است و حرکتهای رسیدن به آن اراده فاعلی است.

[ حاصل آنکه: جوهرهای مادی و نیز نفوس حیوانی و انسانی دائماً در حال حرکت اند، بلکه عین حرکت میباشند. و از این رو، علل فاعلی آنها در واقع علل فاعلی یک سری حرکتهای جوهری میباشند و دچنان که گذشت دهر حرکتی غایتی دارد که فاعل حرکت برای دستیابی به آن، حرکت را ایجاد میکند. بنابراین، حرکتهای جوهری موردبحث نیز غایتی دارند و آن غایت، که با رسیدن به آن این حرکتهای بوهری موردبحث نیز غایتی دارند و آن غایت، که با رسیدن به آن این حرکتهای بوهری و در تامی هستند، که مرحلهٔ کامل و تنام بوهرهای سیال را تشیکل می دهند. و چون آن وجودهای تام مقصود اصلی و مطلوب لنفسه اند، علت غایی آن حرکتهای جوهری خواهند بود. پس حراکتهای جوهری نیز دارای علت غایی می باشند.]

#### اثبات علت غايي درجوهرهاي مجرد

[٧] و اگر فعل ازقبیل جوهر هایی باشد که ذاتاً و فعلاً مجرد از ماده است، در این

۱. از که مرحانهٔ تهمها فصل هشتم.

صورت فاعل موجودی را آفریده است که فعلیت محض بوده و فاقد هرگونه قوهای میباشد و لذا، برخلاف دیگر موجودات، به وجبود تبام و وجبود نافص منقسم می گردد، بلکه موجودی است که فی نفسه نام و کامل است و خودش به خاطر خودش مراد و مقصود می باشد، [نه برای رسیدن به جیز دیگری]. در این جا فعل و غابت یکی است؛ بدین معنا که حقیقت فعل که در مرتبه وجود فاعل است، غایت رقبقهٔ خودش می باشد، نه آن که فعل، علت غایی برای خودش بوده و ایر خودش تقدم داشته باشد، چراکه یک شیء نمی تواند علت خودش باشد.

إتوضيح اين كه: هر معلولي در مرتبة عملت بنا وجنود كنامل ترى منوجود است، زيرا عملت بنايد كمال معلول را دارا بناشد، تنا بنتواند آن را اينجاد كند. حكماي متأخر رابطة ميان وجود معلول در مرتبة عنت و وجنود معلول در مرتبة خودش رابنا استفاده از واژه الحسقيقت، و الرقسقه السبيين كارده و مي گويند: مرتبهاي از وجود شيء كه در علت است، حقيقت آن است و مرتبهاي از آن كه در معلول است. رقيقة آن مي باشد. حقيقت و رقيقه يك شيء است كه دو وجود دارد. بنابرايين، اگير درمورد فعن جوهري محرد مي گوييم افعل و غايت يكي است و فعن خودش عنت درمورد فعن جودش ميت. عليي خودش عنت غايي رقيقة آن است. و چون اينها دو وجو دند، عليت شيء براي خودش و تنقدم شيء بنر خودش لازم و چون اينها دو وجو دند، عليت شيء براي خودش و تنقدم شيء بنر خودش لازم

[۱۸] از مجموع آنچه گذشت. روشن شد که هر فاعلی در فعل خود غایشی دارد و آن غایت «علت غابی» فعل میباشد و این همان مطلوب ماست که درصدد اثباتش بودیم.

المحتى است به این اشکال که جگونه شیء می تواند طلت غایل برای خودش باشد، با آن که حلت لروماً اتمدم بر معلول دارد و انقدم شیء برخودش مجال است.

#### نتابج بحث

# امر اول: غايتِ فعل كاهي متحديا فعل است و كاهي مغاير با أن مي باشد

[۹] غایت فعل بعنی آن چه خواست و اقتضای فاعل اصالتاً به آن تعلق می گیردی آن را برای خودش می خواهد، (نه به عنوان وسیله ای بسرای چ در دیگر [گیاهی بنا فعلش متحد است؛ بدین معنا که غایت فعل همان حقیقت فیعل است که در صرتبه وجود فاعل قرار دارد و بازگشت آن به اتحاد فاعل و غایت می باشد، مانند آن جا که فعل فاعل موجودی است با فعلبت تام، که هم در مقام ذات و هم در مقام فعل، مجزد از ماده بوده ی خودش اصالتاً مراد و مقصود می باشد.

وگهی غایت با فعل منحد نیست: بلکه مغایر با آن میباشد؛ مانند آن جا که فعل حرکت عرضی است و یا جوهری است که به نحوی وابسته به ماده میباشد؛ نظیر نفوس و صورتهای منطبع درمواد. در چنین مواردی قاعل با توسل به تحریک، به غایات معلوب خود دست می بابد [و این عایت است که اصالتا مطلوب و مقصود فاعل میباشد. [اما حرکت اصالتا مطلوب نیست [: بلکه فقط و مسیله ای برای دست یابی به غایت است.] پس حرکت تحقق می بابد و غایت بر آن متر نب میگردد؛ حراه غایت مربوط به فاعل باشد حمانندگسی که گرفتاری یک انسان او را اندوهگین حواه غایت و برای دورکردن این اندوه از خود، مشکل او را برطرف می سازد - یا مربوط به ماده (ای که فعل و حرکت را می پذیرد (باشد - مانند کسی که [مدتی به یک پهلو خوایده و بدنش خسته شده و لذا [وضع خود را تغییر می دهد، تا خستگی از بدنش برطرف شود دو یا مربوط به چبز دیگری باشد؛ مانند کسی که یتیمی را اکرام می کند و بررگ می دارد، تا آن یتیم شده مان گردد.

# امر دوم: تقدم وجود علمي غايت بر فعل در فاعلهاي علمي

[ • ﴿ ] فاعلهاي علمي، پيش از فعل، به غايت أنَّ علم دارند [؛ بس وجود علمي

غابت در این موارد پیش از فعن تحقق دارد؛ ]اگرچه وجود خارجي غایت پس از فعل و مترتب بر آن مي،دشد.

بیان مطلب آن است که: این گروه از فاعل ها با اراده کار انجام می دهند و اراده. در هر صورت: مسبوق به عنم میباشد. (زیرا اراده متعلق می خواهد و متعلق آن بید در ظرف اراده، که همان نفس و یا یک مجرد تام است، تحقق داشته باشد و تحقق متعلق اراده در ظرف نفس و یا یک مجرد تام به معنای معلوم بودن آن برای فاعل میباشد. حال اگر آنچه از فاعل صدور می یابد از قبیل ایجاد حرکت باشد (، خواه حرکت عرضی و یا چوهری، اور این صورت حرکت به خاطر وصول به غایث مراد میباشد: پس غایث خودش پیش از صدور فعل (بالاصالة) مراد فاعل است، (زیرا ارادهٔ تبعی حرکت بدون ارادهٔ بالاصالة غایت حرکت نمی تواند در فاعل تحقق یابد. و جون ارادهٔ شیء مسبوق به علم آن شیء است، در این موارد فاعل پیش از فعل علم به غایت آذ

و اگر آنچه از فاعل صدور می بابد از قبیل ایجاد حرکت نبوده و فعی، خودش غایت حودش باشد از مانند آنجا که فاعل یک جوهر سجرد تامانفیعیة را ایجاد می کند، در این صورت، ارادهٔ فعل و عنم به آن فعل همان ارادهٔ غایت و علم به غابت خواهد بود. [پس در این موارد نیز لزوماً و جود عنمی غایث پیش از فعل تحقق دارد.] [۱۱] و اما این که گفته اند: «تصور غایت پیش از فعل است و وجود خارجی آن پس از فعل و مترتب بر آن می باشده دربارهٔ فاحل های طبیعی صحیح سیست. زیرا این گونه فاعل ها فاقد علم و شعور می باشند. [و نسبت به فاعل های غیر طبیعی نیز این گونه فاعل ها فاقد علم و شعور می باشد، و جود حدمای عرضی و یا جوهری باشد، اماناگر فعل از قبیل جرگتهای عرضی و یا جوهری باشد، اماناگر فعل از قبیل جرهر مجرد نام باشد، و جود خارجی غایت، مانند و جود حدمی آن پیش از فعل و در مرتبهٔ فاعل تحقق خواهد داشت.]

[۱۲] و اما این که گفته اند: «علت غایی، علت فاعلی برای فاعلیت فاعل است»

کلامی است مسامحه آمیز ، اکه در موارد فاعل های طبیعی اساساً پذیرفتنی نیست و در موارد فاعل های علمی نیز سخنی دقیق نیست، گرچه می توان محملی برای آن یافت و معنای صحیحی برایش در نظر گرفت: توضیح اینکه:]

فاعل های طبیعی فاعل علم و شعور میباشند و لذا غایات افعال آنها نسی تواند حضور علمی نزد آنها داشنه باشد، تا فاعل را فاعل گرداند و بعه آن فاعلیت بدها.. از طرفی، وجود شارجی غایث مترتب برو جود فعل و متأخر از آن میباشد و وجود فعل نیز متأخر از وجود فاعل است [چون معلول آن است. پس وجود خارجی غایت دو مرتبه مناخر از فاعل خواهد بود.]بنابراین، غایت انه به لحاظ وجود علمی اش و نه به لحاظ وجود خارجی شاشد.

اما حضور علمی غایت برای فاعل، که پیش از فعل و متقدم بر آن است، وجودی ذهنی بوده و ضعیف تر از آن است که بتواند علت یک امر خارجی، یعنی فاعلیت فاعل: باشد.

[۱۴] حقیفت بهنان که به تفصیل بیان خواهد شد . آن است که فاعل های علمی، با وجودهای نوعی خود، علل فاعلی برای افعال مربوط به خود می باشند؛ افعالی که در سایهٔ نوعیت آن فاعل ها تحقق می باید و وجودشان متعلق به آن فاعل ها می باشد؛ همانگونه که هر یک از انواع طبیعی مبدأ فاعلی برای افعالی است که در اطراف آن به

وجود می<sup>آید</sup> و از آن صادر میگردد.

[توضیح این که فاعل های علمی ـ چون دیگر فاعل ها ـ ذاناً فاعل الله و در فاعلیت خود نیاز مند علت نمی باشند، چرا که آثار و افعال هر نوعی مستند به صورت نوعی آن است. به دیگر سخن: فاعلیت فاعل ـ که همان علیت آن است ـ از صفات و جود آن می باشد و صفات هر وجودی عین آن وجود است و اگر نیازی در کار باشد، در اصل وجود فاعل خواهد بود. اما پس از آن که وجود فاعل تحقق یافت، اتصاف آن وجود به صفاتش و ترتب آثارش بر آن، نیاز به علّت دیگری ندارد.]

البته چون فاعل، فاعل علمی است؛ فاعلیت آن مشروط به حصول صورت علمی ا فعل نزد آن می باشد و بدین لحاظ، صورت علمی غابت شرط و منمّم فاعلیت فاعل بوده و فعلیت تأثیر متوفف بر آن می باشد. و مقصود از این سخن که: الاعلت غایی، علت برای فاعلیت فاعل است اهمین معناست. [یعنی مقصود آن است که صورت علمی علّت غایی شرط و متمم فاعلیت فاعل است و ضعلیت تأثیر مشروط به آن می باشد ادنه آن که علت غایی حقیقتاً علت فاعلیت فاعل باشد، چرا که فاعل با نوعیت خود، علت فاعلی است برای افعانی که از آن صدور یافته و قائم به آن می باشد؛ افعالی که کمالات ثانوی فاعل اند و فاعل بدان ها استکمال می یابد.

## امر سوم: غایت همیشه مربوط به فاعل است

[10] غایت، اگرچه در آغاز چنین می نماید که گاهی به فاعل بازمی گردد و گاهی به مادّه و گاهی به مادّه و گاهی به مادّه و گاهی به مادّه و گاهی به غیر آن دو، اما برحسب نظر دقیق هسیشه به فاعل بازمی گردد [: بدین معناکه فاعل همیشه برای کمال خودش کار انجام می دهد و مقصود اصلی در همهٔ افعالی که از فاعل صدور می یابد، خود فاعل است]. حتی کسی که به انسان در ماندهای

١. البته حصور صورت علمي فعل از أن جهت كه داراي عايت ميباشان

احسال مع كند. تا او را شادمان سازد. [اگرچه در آغاز چنين مي نمايد كه هـدف او از این کار شادمان ساختن آن شخص در مانده است. نه چیزی که مربوط به شخص فاعل است. اما اگر دقت شود، دانسته می شود که غایت دراین جانیز مربوط به خود فاعل است، زیرا (او با دیدن احوال باگوار آن مسکید، اندو هگدار و متأنر گشته و با احسان خود مي خواهد آن شم و اندوه را از خودش برطرف سازد. هم چنين کسي که په جايي مهرود تا در آن استراحت کند او خستگی را از تن و بدن خود برطرف سازد، اگرچه به نظر مهررسد غایت و هدف این کار به تن و بدن مربوط می شود، اما او در حقیقت مي خواها، نفس خويش را از رنجي كه به واسطهٔ خسنگي بدن بايو مي رسد، رهاكند. ا ۱۶۶ حاصل آنکه فعل همیشه با فاعل همسنخ، سازگار و ملایم میهاشد و بنا رضایت او از او صادر میگردد. (چون اثر فاعل و معلول آن سیباشد و معلول همیشه با علَّت خود سنخیت و سازگاری دارد.] همچنین غایتی که بر فعل مترقب می شود. هميشه همسنخ و ملايم با فاعل است؛ از اين رو، خبر و كمال براي فاعل خواهد بود. [۱۷] اگر گفته شود: (فعل فاعل و ليز الري كه بر فعل متر تب مي شود و غابب آن محسوب مي كردد. هر دو معلول فاعل بوده و وجو دشان ضعيف تر از فاعل مي باشد؛ یس چگونه می توان گفت: غایت فیعل، کیمال بیرای فیاعل است و فیاعل آن را اراده م كند، درحالي كه حكما گفتهاند: إموجود عالى به واسطهٔ موجود سيافل استكمال نمی بابد و آن را اراده و قصد نمیکند. چراکه عالی علت سافل است و و جود عملتُ قوى تر و مقامش برتر از معلول مي باشد.

در پاسخ میگوییم: همانگونه که برخی از حکما اگفته اند، اراده و حبّ فاعل تنها از آن جهت به فعلش تعلق می گیرد که آن فعل اثری از آثار اوست. پس در حقیقت اراده و حبّ فاعل ذاتاً به خود فاعل تعلق می گیرد و به تبع آن به غایت فعل آن زچه بر

۱. ر.ک اسفار ام ۲ فس ۲۷۰

فعل مترتب ميشود).

۱۸۸ نونسیح این که: فاصل وقتی یک غایت کمالی را تصور میکند، خودش را از آن جهت که نسبت به آن غایت اقتضا و سببیت دارد، ملاحظه میکند؛ مثلاً گرسته ای که قصد خوردن میکند؛ مثلاً گرسته ای که قصد خوردن میکند تا سیر شود، خودش را از آن جهت که اقتضای ایس فاعل را دارد، مشاهده میکند، فعلی که آن غایت خاص ایعنی سیری ایر آن متر تب میگردد؛ یعنی خودش را در حالی که اقتضای اسیربودن؛ در آن هست، مشاهده میکند و آنگاه اراده میکندگه برحسب وجود فعلی و خارجی سیر باشد.

حال اگر فاعل به نحوی تعنق به ماده داشته باشد، با فعلیت یافتن غایت، که همان ذات فاعل به لحاظ فاعلیتش است، فاعل استکمال می یابد (، زیرا فعلیت یافتن غایت به معنی آن است که فاعلیت ذات نسبت به یک فعل خاص از قوه به فعلیت رسیده و فاعل و اجد چیزی شده که پیش از این آن را بالفعل دارا نبود، بلکه فقط اقتضای آن را داشت و بالقوه و اجد آن بود.]

[همانگرنه که بیان شد، مقصود از غیتی که ذاتاً کمال فاعل است و حقیقتاً بدان استکمال می باید، فاعلیت فاعل است؛ که عبن فاعل می باشد، اماه غایتی که بیرون از ذات فاعل بوده و وجودش متر تب بر فعل می باشد، [حقیقتاً موجب استکمال ذات فاعل بمی گردد [ویعنی و قتی گفته می شود: ۱عفایت متر تب بر فعل، ذات فاعل را کامل می گرداند؛ این اسناد مجازی است و آنچه در حقیقت ذات فاعل را کامل می گرداند؛ این اعلان فاعل است، و آنچه در حقیقت ذات فاعل را کامل می گرداند؛ فعلیت یافتن فاعلان، فاعل است، که البته ملازم با فعل و غایت متر تب بر فعل می باشد.]

واما فاعل اگرهم در مقام ذات و هم در مقابل فعل مجرد از ماده بناشد، في نفسه كامل ميباشد و معنا ندارد كه به واسطهٔ غايتش. كنه هنمان ذات تنام الشعلية او ست.

٨ مقصود از بالتبع در اين جا بالعوض مي باشد.

استكمال يابك زبرا ذات او از أغاز الفالفعليه است. [در چنين مواردي ذات فاعل هيج فود و حالت منتظرهاي ندارد، نا با فعليت بافتن أن، ذات كامل گردد، بلكه از أغاز هر كمالي راكه مي تواند داشته باشك واجد مي باشد.]

# [ ١٩] از أن چه گذشت روشن می شود که:

اؤلاً: غایت فاعل در فعلش عبارت است از: ذات فاعل از آن جهت که فاعل است او همین غایت است که اصالغاً و بالذات مراد و مقصود فیاعل بوده و محبوب آن می باشد. او اما غایت فعل، که بر فعل متر تب می گردد، به تبع فاعلیت فیاعل میراد و مقصود می باشد.

[توضيح اين كه: فاعل در واقع خودش را مي خواهد و آن چمه را كمال براى او محسوب مي شود؛ يعني حبّ و اراده و قصد فاعل ذاتاً و اصالتاً به ذات كامل خودش تعلق مي گيرد. و چون يكي از كمالات فاعل فاعليت او است، حبّ و اراده فاعل بالاصالة به آن تعلق مي گيرد؛ يعني فاعل اوّلاً و بالذات مي خواهد كه بالفعل فاعل باشد. و از آن جاكه فاعليت فاعل تو أم با تحقق فعل و غايت مترتب بر فعل مي اشد، اين حبّ به آنها نيز سرايت كرده و اراده و حبّ فاعل ثانياً و بالتبع به فعل و غايت آن نيز تعلق مي گيرد.

از این جا دانسته می شود که به طور مطنق نسی تو آن گفت: فارادهٔ عالی هر گز به سافل تعلق نمی گیرد و عالی هیچگاه قصد سافل نمی کند. بلکه باید میان ارادهٔ بالاصالة و ارادهٔ بالنبع فرق نهاد و سخن فوق را دربارهٔ ارادهٔ بالاصالة صحیح دانست و نسبت به ارادهٔ بالتیم ناصواب به شمار آورد.]

[۲۰] وثانیاً: غایت هممیشه کسمال فاعل است (۱ به عنی ملایم و هممسنخ به آن می باشد. او اگر فاعل به نحوی تعلق به ماده داشته باشد (، خواه ذاتاً و فعلاً و یا فقط در مقام فعل)، در این صورت به واسطهٔ غایت، یعنی فعلیت یافتن فاعلیتش، استکامال خواهد یافت. و اگر فاعل (هیچ تعلقی به ماده نداشته باشد و اعطلقاً مجرد باشد، در این صورت غایت عین ذات او خواهد بود؛ ذاتی که کمال خودش میباشد، بندون آنکه کمال پس از نقص و فعلیت بعد از قوه باشد. (و لذا چنین فاعل هایی به واسطهٔ غایت واجد چیزی نمیشوند که قبلاً فاقد آن بودهاند و به آن استکمال نمی یابند. (

[بنابراین، ابن که گفته اند: اعائی به واسطهٔ سافل استکمال نمی یابد الله هم در فاعل مجرد صحیح است و هم در فاعل مادی: با این تفاوت که در فاعل مجرد اسهاساً استکمال راه ندارد، اما در فاعل مادی استکمال راه دارد. ولی این استکمال حقیقتاً به واسطهٔ غایت فاعل، که همان فعلیت یافتن فاعلیت فاعل است تحقق می پذیرد و اگر به فعل و یا غایت متر تب بر فعل استاد داده شود، از باب استاد به غیر ماهو نه خواهد بود.

هم چنین روشن گشت که سخن ما در مورد استکمال یافتن فاعل به واسطهٔ غایت، هیچ نعارضی به آن گفتهٔ حکما ندارد، زیرا اسناد استکمال به فعل و نیز غایت فعل، که وجودشان ضعیف تر از فاعل است، اسناد مجازی است و استکمال حقیقتاً به واسطهٔ فعلیت یافتن یکی از شنون فاعل تحقق می باید.]

[۲۱] هم چنین از این جا روشن می گردد این گفتار که: «هر فاعنی که در فعل خود غایتی دارد به واسطهٔ غابث خود استکمال سی بابد و از آن بهره سی برد» خالی از مسامحه نیست و [نمی توان آن را به عنوان یک حکم کلی و عام پذیرفت، زیرا ایس سخن] تنها درمورد فاعل هایی که به نوعی نعلق به ماده دارند، صحیح است.

# تنبيه: بررسي سنخن اشاعره ومعتزله دربارة علت غايي در افعال الهي

[۲۲] نظریهٔ اشاعره: گروهی از متکلمان [داشاعره] معتقدند که واجب تعالی در افعالش غرض و هدفی ندارد. چرا که ذاتاً بی نیاز از غیر خودش می باشد. و این همان سخن ایشان است که: «افعال خداوند معلی به اغراض نیست، [؛ پس نمی توان پرسید خداوند به چه غرض و هدفی و چرا چنین کرد و چنان نکرد، زیرا خداوند غرض و

غایتی در افعال خو د ندار د. [۱

نظریهٔ معتزله: گروهی دیگر از متکلمان [عمعتزله] برآناند که خداونند در افسال خویش غیات و اغرافسو دارد، اما [اموری نیست که به سود خداونند بناشد و خیر و نفعی را به او واصل گرداند، بلکه] مصالحی است که به خیلایق سربوط می شود و بهراش به ایشان می رسد.

نقد نظریه اشاعره: | اشاعره گمان کردهاند که وجود غایت در فعلی فاعل، مستازم نقصان و کمبود فاعل و نیازمندی وی به غایت میباشد ـ جراکه به گمان ایشان غایت همبشه بیرون از ذات فاعل بوده و همواره موجد، استکمال فاعل میگردد واستکمال (دستیابی به یک کمال) تنها در جایی تحقق میبذیرد که فاعل پیش از وصول به غایت، فافد آن کمال باشد ـ در حالی که خداوند کمال مطلق است و هیچ نقصانی در او راه نذارد. [

[۳۳] [اما] از بررسی های گذشته دانسته شد که فعل فاعل، یا خودش خیر و مطلوب فاعل است [مانند آن جا که فعل یک جوهر مجرد نام میباشد] و یا به چیزی که خیر و مطلوب است. مشهی می گردد [مانند آن جا که فعل، حرکت خرضی و یا حرکت جوهری میباشد. او وجود غایت برای فاعل مستلزم حاجت و نیاز مندی فاعل به غایت نیست، جرا که غایت ـ چناز که گذشت ـ ممکن است عین فاعل باشد. او در مورد خدای سبحان غایت افعال همواره خود ذات الهی است، از آن جهت که

<sup>1</sup> ان کہ: موقعہ، میں ۲۳۱ و طرح مواقفانہ جا ادامش ۲۰۲ قاضی عضمالدین ایجی ادلۂ اشاعر میں مذہب سود را جمین بیان سرکنند

الذا وحهان احدهما لوكان معنه معالى الدرص لكان ناقصاً لذاته مستكملاً بتحصيل ذلك الفراني ألا الإبصلح غرضاً للفاعل الاسام السبح له من عدمه وهو معنى الكمال... فايهما: الاغرض الفعل حارج عنه يحصل تبه أخلى رينوسطه اذهن بعالى هاعل لجميع الاشياء ابداءاً كما لبناه اللاكون شيء من الكائمات الاعملاك الاغرض أخور في العمل عواضاً لجميع الانتهاء أن المعلى غرضاً ولى من البعض و إيشاً لابدًا من النعل أخر الايحصل غرضاً ولك لمرض أخر، و إذا جاز ذلك بعل القول وجوب الفرض "موهف موقف الاجهاء من مصد ششم، مقدم هشتم).

فاعل می باشد. بعنی خداوند حبّ به ذات و کمالات ذاتی خود دارد و ایس حبّ بسه ذات مستلزم حبّ به آثار ذات و افعال صادر از ذات می باشد؛ از ایس روست که آن افعال از او صدور می باید. پس اگر پرسیده شود: غذیت خداوند در افعالش جیست و جرا خداوند خلایق را آفرید؟ پاسخ آن است که: چون خدا خودش را ذاتاً دوست دارد و آثار ذاتش را نیز بالتیع دوست دارد. وچون «حبّ به ذات، عین ذات خداوند است. در مورد خدای سیحان علت فاعلی و علت غایی یکی خواهد بود.]

[۳۴] نقد نظریه معتوله: (نظریهٔ معتوله، اگرچه مستوم آن نیست که خداوند نیرزمند غیر خود باشدا و توسط غیاتی که بر افعالش مترتب می گردد، استکمال یابد و از آنها بهرهمند شود، اما این اشکال بر آن وارد می شود که بنابر نظریهٔ ایشان، عالی ارادهٔ سافل نموده و موجود شریف تو طالب و خواهان موجود پست تر شده [و قصد آن را کرده است، درحالی که اراده و حبّ عالی هر گز او لا وبالذات و اصالتاً به سافن تعلق نمی گیرد و اگر بدان نعلق گیرد، ثانیاً و بالتیع میباشد. او اگر غاینی که خداوند را به سوی فعل سوق داده و فعل خداوند، بلکه فاعلیت او، بر آن متوقف میباشد. همان خیر و مصلحت مترتب بر فعل است، ادر خداوند تأثیر کرده است، با آن که خداوند فاعل نخستین بوده وفاعلیتش نام میباشد ومتوقف بر هیچ چیز نیست.

لـ ۲۵ املکه حقیقت امر دهمان طور که گفته شد . آن است که غایت فاعل در فعلش چیزی نیست جز همان ذات فاعل از آن جهت که فاعل است و در واقع همان ذات فاعل او را به سوی فعل برمی انگیزاند و اما غایتی که بر فعل متر تب می گردد، غایت

۴. البته نظرية معنوله مستارم أن احواء از نياز مندى بر غير كه انساعره من بداشتند و أن را از او ازم فول به غايت صد بودن العال الهي مي دانستنده فيست؛ يعني نظرية ايشان مستوم استكمال خداون، نوساط غايات مترات بر فعاسس فيست اما مستلرم نحوة ديگرى زمياز مندى مي باشد و أن عبارت است او نياز مند بودن واحليت حداوند و نوفف ان بر عيره زيرا علت غايي درنظر ايشان وصود رساندن به شرع است و اين امرى جدا و منفك از ذات خداوند مي باشاد نه واعابات خدوند بر ان متوقف است.

بالتبع است [و غایت بالاصالة همان ذات می باشد.] در مورد خدای متعال می گوبیم: او فاعلی است که در فاعلیت خویش تام و کامل می باشد و علت تخسینی است که هر علتی بدو منتهی می شود. پس ذات متعالی او، به اعتبار آن که عین علم به نظام خبر می باشد، غایت است برای ذات او که به وجود آوردنده همهٔ خیرها و مبدأ أغازین همهٔ کمالهاست.

17۶ و این گفتهٔ ما که: «فاعلیت فاعل بر علت غایی توقف دارد»، اگرچه ظهور در مغایرت میان فاعل و علت غایی دارد، اما با این مخن ماکه: «غایت ذات واجب همان ذات متعالی اوست» منافاتی ندارد، و جمع میان آن دو نباید موهم تناقض گویی باشد.

زیرا مقصود از توقف و اقتضا در این مفام اعلبت خارجی و تأثیر و تأثیر حقیقی نیست. تا مستلزم تقدم «متوقّف علیه» و مقتضی، بر متوقّف و مقتضا بناشد، بنلکه مقصود] معنای اعم آن، یعنی «عدم انفکاک»، است. (پس و فتی میگوییم: «فناعلیت فاعل بر علت غایی توقف دارد و یا علت غایی مقتضی فاعلیت فاعل است» مقصود آن است که فاعلیت فاعل بدون علت غایی و منفک از آن نیست؛ خواه عبن هم باشند و یا جدای از یکدیگر و خواه تأثیر و تأثیر خارجی میان آنها بر قرار بناشد، بنا فقط بر حسب تحلیلهای ذهنی یکی از آنها متوقف بر دیگری باشد.]

همانگونه که صدرالمتألهین اشاره کرده است؛ این از مسامحات کلامی ای است که گوینده در آن بر درایت و فهم مخاطب | آشنا بااصطلاحات و ] ورزیده در علوم تکیه میکند؛ مانند این که در تفسیر واژهٔ عواجب بالذات، می گویند: واجب بالذات چیزی است که ذاتش اقتضای وجود دارد و موجودی است که به سبب ذات خویش موجود است که به سبب ذات خویش موجود است [و از این قبیل تعبیرها]که ظهور در علیت ذات واجب نسبت به وجود آن دارد؛ با آن که وجود واجب عین ذات اوست [و هیچ معایرتی میان آنها نیست، تا یکی علت و دیگری معلول باشد.]

#### خدای متعال غایت همهٔ غایات است

[۳۷] حاصل سخن این شد که علم خدای متعال به نظام خیر غایت برای فاعلیت اوست، که عین ذات او میباشد (به به دیگر سخن: آنچه خداوند را برانگیخته تا عالم را بر نظام احسن بیافریند همان علم ذاتی او به نظام احسن است. بلکه اگر خوب در این باره اندیشه کنیم، خواهیم دید که خداوند غایت همهٔ غایات است (بدین معنا که همه چیز در واقع رو به سوی او دارد و حب او و عشق به او در همهٔ موجودات سریان دارد و هدف و غرض اصلی و اساسی در پس همهٔ غایتها ذات کامل الهی میباشد و این معنای دیگری است برای غایت بودن ذات اقلس الهی، که بسی با معنای نخستین این منفاوت میباشد. در معنای نخستین اطلاق هغایت بر آن ذات متعالی به اعتبار فاعلیت و در این معنا طلاق غایت بر او به اعتبار فاعلیت و فاعلیت و در این معنای نخستین غایت، حاکی از حب تحریک دیگر موجودات میباشد. هم چنین معنای نخستین غایت، حاکی از حب تحریک دیگر موجودات میباشد. هم چنین معنای نخستین غایت، حاکی از حب دات الهی به ذاتش است و معنای دوم آن بیانگر عشق و حب همهٔ خلایق به او میباشد دات الهی به ذاتش است و معنای دوم آن بیانگر عشق و حب همهٔ خلایق به او میباشد و این که حبوب حقیقی همه موجودات اوست. آ

برهان بر غایت نهایی بودن خداوند: بیش از این دانستیم که وجنود همر معلولی. بهلحاظ معلولیتش در مقایسه با علتش رابط می باشد و هیچ استقلالی از او ندارد. ولیز می دانیم که توقف و وابستگی (که همان معلولیت است.) تمنها در صورتی معنای

١ صدرالمتأنيين دراين بارد مى گريد: «كما أن طبها ألاژن حاية الاشياء بانسمنى المذكور [اي سمعنى كون علمه بنظام الخير، الذي حو عين ذاته داعياً لم الى افادة الخير | فهو غاية بمعنى أن جميع الاشياء طالبة اكتمالاتها، و منشيه به مى تحصيل ذلك الكمال، بحسب ما يتصور في حقها، فلكل منها عشق و شوق اليه، ارادياً كان او طبيعياً... (هندر ج ٢٠ ص ٢٧٣).

و درجاي ديكر ميگورد. فو من هنا پندهان العارف النبيب بان غاية حميع المحردات، من الفوى العائية و السافلة، في تحريكاتها موالقاعل الاؤل، من جهة نوجه الاشباء المحركة اليها، لاالي مانحتها؛ فيكون غاية بنهد المسعني. ايضاً» (ص ۷۷۷).

صحیحی می بابد که سلسلهٔ معلولها به یک موجود مستقل عظاق برسد؛ موجودی که لنفسه متوقعً علیه [و علّت]می باشد . [نه آن که وجودش و استقلالش و علبتش را از علت دیگری کسب کرده باشد و نغیره متوقعً علیه بناشد] چ راکه در غیر ایس صورت در زنجیره علت و معلولها تسلسل رخ خواهد داد.

به همین شکل، طلب، قصد، اراده، توجه و مانند آن [از تعبیرهایی کنه در مورد علت غایی به کار می رود؛ آنجا که گفته می شود: فاعل در فعل خود طالب غایت است و قصد و ارادهٔ آن را دارد و به سوی آن متوجه است از تنها درصورتی به معنای صحیح آن تحقیل می بابد که سلسلهٔ مطلوبها به چیزی منتهی گردد کنه مطلوب لشف، مقصود لنفسه و مراد لنفسه بوده و توجه نهایی موجودات به سوی او معطوف باشد. و چون خدای متعال همان علت تخستینی است که همهٔ هستی های دبگر بندو مستهی می گردد. او استقلال هر موجود مستقل و تکبه گاه هر تعلق و وابستگی خواهد بود؛ پس دیگر اشیا، بندون واسطه و یا باواسطه، تنها او را طلب می کنند و تنها به سوی او توجه دارند. بنابراین، خدای متعال غایت هر شیء غایتداری است.

[حاصل این برهان به بیانی دیگر آن است که: معلول عین رابط و وابستگی به علت مفیض می باشد و هر حشتی در آن باشد از شخون همان حیثیت در عشت مفیض می باشد، زیرا مهمان طور که در فصل هشتم گذشت معر حکمی به معلول نسبت داده شود از آن وجود علش است. بنابراین، اگر یک معلول مطلوب شیشی دیگر باشد، مطلوبیت آن معلول از شنون مطلوبیت علت مفیضش خواهد بود، تا برسد به علی که خود معلول علت دیگری نبست؛ یعنی واجب نعائی که مطلوب واقعی و مقصود حقیقی می باشد ]

حضرت علامة إدار تعدقه خرد بر استفراد ور تعليل خايت نهايي بودن حداوند موغر مابناند (والبرعان عليه ال
 النميء لايكون مفسوداً الاستقلالة، و من السرهن عليه الأوجودات المسكنات رابطة بالنسبة إلى الواجب عالي.
 ونسب وجود به من حبث عي موجودة فالواجب هو المقصود الحقيقي بها (ج ٧٠ ص ٢٧٨).

# في أنّ الجزاف و القصد الضروريّ و العادة و ما يناظرها من الاُفعال لا تخلو عن غاية

[1] قد يتوهُم أنّ من الأفعال الإرادية ما لا غاية له. كملاعب الأطفال و التنفّس و انتقال المريض النائم من جانب إلى جانب و اللعب باللحية و أمثال ذلك، فينتقض بذلك كليّة قولهم: إنّ لكلّ فعل غايةً و يندفع ذلك بالتأمّل في مبادئ أفعالنا الإراديّة و كيفيّة ترتّب غاياتها عليها. فنقول: قالوا: إنّ لأفعالنا الإراديّة و حركاتنا الاختياريّة مبدء قريباً مباشراً للحركات السماة أفعالاً، و هو القرّة العملة المنبئة في العضلات، المحرّكة إيّاها. و قبل القوّة العاملة مبدء آخر هو السوقيّة السنتهية إلى الإرادة و الإجساع، و قبل الشوقيّة مبدء آخر هو الصورة العلميّة من تفكّر أو تخبّل يدعو إلى الفعل تغايته، فهذه مباد ثلاثة غبر الإراديّة.

[٢] أمّا القوّة العاملة فهي مبدء طبيعي لا شعور له بالفعل. فغايتها ما تستهي إليه الحركة كما هو شأن الفواعل الطبيعيّة.

و أمّ المبدانِ الآخرانِ، أعني الشوقيّة و الصورة العلميّة، فريّما كانت غايتُهما غايةً القرّة العاملة، و هي ما ينتهي إليه الحركة، و عندئذٍ تتّحد السبادئ الثلاثة في الغاية، كمن تخيّل الاستقرار في مكان غير مكانه، فاشتاق إليه فتحرّك نحوه و استقرّ عليه، و ربّسا كانت غايتهما غير غاية القرّة العاملة، كمن تصوّر مكاناً غير مكانه، فانتقل إليه للقاء صديقه.

[٣] والمبدء البعيد، أعني الصورة العلمية، ربّما كانت تغيُّليّة فقط بحضور صورة الفعل تخيَّلاً من غير فكر، و ربما كانت فكريّة و لا محالة معها تخيُّل جزئيُّ للمفعل. و أيضاً ربما كانت وحدها مبدء للشوقية، و ربسا كانت مبدء لها بإعانة من الطبيعة، كما في التنفّس، أو من المزاج كانتقال المريض النائم من جانب إلى جانب. أو من الخُلق و العادة كاللعب باللحية.

 [۴] فإذا تطابقت المبادئ الثلاثة في الغاية كالإنسان يتخيّل صورةً مكانٍ فسيشتاق إليه فيتحرّك نحو: و يسمئى جزافاً كان لفعله بما له من المبادئ غايته.

[۵] وإذا عقب المبدء العلميّ الشوقيّة بإعانة من الطبيعة كالتنفّس او من المزاج كانتقال المريض من جانب آملّه الاستقرار عليه إلى جانب، ويسمّى قصداً ضرورياً أو بإعانة من الخُلق كاللعب باللحية، ويسمّى الفعل حينئذ عادةً، كان لكلُّ من مبادئ الفعل غايتُه.

[9] و لا ضيرَ في غفلة الفاعل و عدم التفاته إلى ما عنده من الصورة الخياليّة للغاية في بعض هذه الصور أو جميعها، فإنّ تخيّل الغاية غير العلم بتخيّل الغاية، و العلم غير العلم بالعلم.

[٧] والغاية في جميع هذه الصور المستاة عبثاً ليست غايةً فكريّة، و لا ضير فيه، لأنّ السدء العلميّ فيها صورة تخيّليّة غير فكريّة، فلا مبدء فكريّ فيها حتّى تكون لها غاية فكريّة. و إن شئت فقل: إنّ فيها مبدءٌ فكريّاً ظنيّاً ملحوظاً على سبيل الإجمال يلمح إلمه الشوق المنبعث من تخيّل صورة الفعل، فالطفل مثلاً ينصور الاستقرار على مكانٍ غير مكانيه، فينبعث منه شوق مّا يلمح إلى أنّه راجح ينبغي أن يفعل، فيقضي إجمالاً برجحانه، فيشتد شوقه فيريد فيفعل من دون أن يكون الفعل مسبوقاً بعلم تفصيليّ يتم بالرجحان، نظير المتكلّم عن ملكة، فيلفظ بالحرف بعد الحرف من غير تصور و تصديق تفصيلاً، و الفعل علميًّ اختياريّ.

[٨] وكذا لا ضير في انتفاء الغاية في بعض الحركات الطبيعية أو الإرادية المنقطعة دون الوصول إلى الغاية، و يسمنى الفعل حين ذاك باطلاً، و ذلك أنّ انتفاء الغاية في فعل

أمرٌ و انتقاء الغاية بانقطاع الحركة و بطلائها أمرٌ آخر، و المدّعى استناع الأوّل دون الثاني، و هو ظاهر.

[9] وليعلم أنّ مبادئ الفعل الإرادئ منّا مترنّبة على ما تفدّم. فيهناك قورة عياملة يترتّب عليها الفعل، و هي مترتّبة على الإرادة، و هي مترتّبة على الشوقيّة من غير إرادة متخلّلة بينهما. و الشوقيّة مترتّبة على الصورة العلميّة الفكريّة أو التخيّليّة من غير إرادة متعلّقة بها، بل نفس العلم يفعل الشوق، كذا قالوا. و لا ينا فيه إسنادهم الشوق إلى بعض من الصفات النفسانيّة، لأنّ الصفات النفسانيّة تلازم العلم.

[10] قال الشبخ في الشفاء: «لا نبعاث هذا الشوق علّة مّا لا محالة، إمّا عدادةً أو ضجرٌ عن هيئة و إرادة انتقال إلى هيئة أخرى، وإمّا حرص من القوى المحرّكة والمحسّة على أن يتجدّد لها فعل تحريك أو إحساس. و العادة لذيذة، و الانتقال عن السملول لذيذ، و الحرص على الفعل الجديد لذيذ، أعني بحسب القوّة الحيوانيّة والتخيليّة. و اللذّة هي الخير الحسّيّ و الحيوانيّ و التخيليّ بالحقيقة، و هي المنظنونة خيراً بحسب الخير الإنسانيّ. فأذا كان المهدء تخيليّاً حيوانيّاً فيكون خيرُه الامحالة تخيليّاً حيوانيّاً، الخير الإنسانيّ. فأذا كان المهدء تخيليّاً حيوانيّاً فيكون خيراً حقيقيًا أي يحسب العقل». فليس إذنْ هذا الفعل خالياً عن خير بحسبه و إن لم يكن خيراً حقيقيًا أي يحسب العقل».

[ ١٩] تم إنّ الشوق لمّاكان لا يتعلق إلّا بكمال مففود غير صوجود كمان مختصاً بالفاعل العلميّ المتعلّق بالمادّة نوعاً من التعلّق، فالفاعل السجردُ ليس فيه مسن مسادئ الفعل الإراديّ إلّا العلم و الإرادة. بخلاف الفاعل العلميّ الذي له نوع تعلّق بالسادّة، فإنّ له العلم و المرادة و القوّة الماديّة السباشرة للفعل، على ما تقدّم. كذا قالوا.

# کارهای گزاف و آنچه به قصد ضروری، عادت ومانند آن انجام میپذیرد، خالی از غایت نیستند

11 گاهی توهم می شود: پارهای از افعال ارادی، بدون آنکه خایت و هدفی در انسجام آنها موردنظر بناشد. از فناعل صدور می باید: منافتد بنازی های کودکان، نفس کشیدن، جابه جاشدن بیماری که خوابیده از یک پهلو به پهلوی دیگر، بازی بنا ریش و مانند آن. [در این گونه کارها اگر از فاعل سؤال شود که جرا چنین کبردی؟ هدف و غرض تو از انجام این کار چیست؟ پاسخی ندارد،] اینها موارد نقضی است که کارت این سخن حکما را که: همر فعلی غایتی دارد، مردود می سازد.

#### مبادى سه كانة افعال ارادي

توهم یادشده با تأمل در مبادی افعال ارادی ما و دقت در نحوهٔ تر تب غایات انها بر ان مبادی، برطرف می شود. بیان مطلب آن است که حکسا گفته انبد: ۱ افر عال ارادی

۱ شاید استناه داین پی پاسخ به حکسا، که حاکی از با تحسیر دی مؤلف از آن است: از آن رو باشد که این جواب بر آن جد در پایان فسل پشین بیان شد حکه حست تقایی در شام افعال حمد، کمال ذات فاعل است دمینی درست. بینکه مقابی با احمان رای مشهور حکما می باشد که حدت عایی عبارات است از آن چه حرکت بدان باران می بایاد: بعی ممان قایت حرکت.

و حرکتهای اختیاری ما [ لاافل ] دارای سه مبدأ میباشد: یکی مبدأ نزدیک و مباشر با حرکاتی که افعال نامیده میشود و آن قبوهٔ عبامله [ - نبیروی کبارگزار ] است کمه در عضلات بدن براکنده است و آنها را به حرکت در می آور د.

مبدأ دیگر شوق است. که پیش از قوهٔ عنامله بنوده و بنه اراده و تنصمیم ۱ منتهی میگردد.

مبدأ سوم که پیش از مبدأ شوقی و جود دارد، صورت علمی است. که با از طریق تفکر حاصل میگردد و یا ازطریق تخیل و فاعل را به سوی فعل برای غایتی که دارد. دعوت میکند.

[مقصود از تفکر در اینجا معنای اعم آن است؛ پیعنی مطلق حرکت نفس در معقولات، نه معنای اخص آن، که اختصاص به علوم نظری داشته و از سبه حرکت ترکیب می باید: حرکت از مجهول به سوی مبادی و حرکت در مبادی برای دست بابی به مبادی مناسب و حرکت از مبادی مناسب به سوی مطلب موردنظر و کشف آن. و نیز باید توجه داشت که مباد علمی از تخیل خالی نمی باشد، اما گاهی تخیل صرف است و گاهی تخیل همراه با فکر.

توضیح اینکه: فاعل مختار برای آن که به انجام کاری برانگیخته شود، باید آن کار

ا به حقیده حبسرت علامه الا اراده فی از شوق است و حتی به شوق مؤکا تفاوت دارد. (ر.ک: فصل باازدهم از مرحلهٔ ششم). اما در نظر اشت اراده و تسمیم از یک سنخ می بشد و دو حقیقت جدا از هم را تشکیل نمی دهند. استاد محملاتفی حعقری تقل می کنند: «در یک مباحثه علمی حضر ت صلامه الا می فرمودند: تصمیم حالت شدید بری از اراده است، که مورجب افلام به عمل می شود. و من می گفتم: اگر اراده، که عبارت است از اشتیانی، جریان شدیدی از میل برای و صول به هدف بوده باشد: تصمیم لوعی عمل و افعالیت مغزی یا روایی است، که افلام به عمل معلون آن ست و ممکن است در جریان اراده، شخصیت دست به کار نشود؛ در صور بی که تصمیم بدون نظاره و سلطه شخصیت به وجود نمی آید».

به نظر می رسند انجتلاب اساسی میان استاد و علامه در آن سنت که حضوت علامهای ارده را غیر از شوق مؤکد. می دانند، ولی حضوت استاد آن را همان اشتباق و حروب شدیدی از منل میدانند.

را با غایتش به نحو جزیی تصور کند. ادراک جزیی، با احساس است و یا تخیل و چون احساس مشروط به حضور محسوس بالعرض میباشد و پیش از تحقق فعل، فعلی در خارج نیست تا احساس بدان تعنق گیرد؛ درنتیجه ادراک جزئی فعل به صورت تخیل خواهد بود. پس هیچ فعل اختیاری خالی از تخیل نمیباشد. اما گاهی فاعل به مجزد تخیل یک کار به سوی آن برانگیخته می شود ممانند کود؟ان که به صوف تخیل یک سری حرکات، به آن شوق پیدا می کنند و آن را انجام می دهند و گاهی در آن تأمل می کند و سود و زیانش را بررسی می نماید. اگر به این ایجه رسید که فعل مور دنظر دارای فایده و مصلحت کافی است، بدان شوق پیدا می کند و آن را انجام می دهند. و می می داران شوق پیدا می کند و آن را انجام می دهند.

قوهٔ عامله، شوق و صورت علمي، سه مبدأ اغیرارادي ابراي فعل اختیاري است. [در اینجا لازم است چند نکته یادآوري شود: اولاً مبادي فعل اختیاري در نظر مؤلف، منحصر به امور سه گانهٔ یادشد، نیست، بلکه اراده نیز یکي از مبادي فعل اختیاري است، که جايگاه آن پيش از قوهٔ عامله و پس از شوق ميباشد. ا

تانیاً: «ارادی بودنِ یک شیء اگر به معنای مسبوق بودن آن شیء به اراده و تعلق گرفتن مستقیم اراده به آن باشد، باید گفت: از میان مبادی یادشده، تنها مبدأ اخیر ، یعنی قوة عامله، لزوماً ارادی می باشد، زیرا تحریک این قوه مستند به اراده و مسبوق به اراده است. لذا سخن اخیر مؤلف دن که هر سه مبدأ غیرارادی است، ناتمام می باشد.

تالثاً: مبدأ علمي و شوقي، اگرجه منوط به اراده و منوقف بر اراده نيست، گاهي مقدمات حصول آن ارادي ميباشد و در اين مورد ميينوان حصول مبدأ علمي و

حصرت مؤنفستان در دنبانة همين فصور مدين مالات تصويح دارده آذجا كه مي فرمايد: توليعلم الأمهادي الفعل الرادي منّا مترانة على ما تقادم. فهناك قوة عالمة يترانب عنيها الدعل، و هي مترنبة على الارادة و هي مترانبة على انتوجه و زيران فصل بالزدهم از مرحلة ششم. بومود: تفعيادي القعل فينا هي العشر و الشرق و الارادة و القوة انعامية المحركة د.

شوقي رانيز ارادي دانست. ا

رابعاً: فعل خارجی که در اثر تحریک قوهٔ عامله تحقق میهذیرد، از جهت استنادش به قوهٔ عامله، فعل ارادی به شدار نمیرود، زیرا قوهٔ عامله فاقد علم و شعور و اراده دربارهٔ کار خود میبشد، اما از آن جهت که مستند به انسان است. به عنوان یک شخصیت واحد که ممهٔ قوا در آن با هم متحدند، فعل ارادی محسوب میشود.]

# غایتهای هریک از مبادی فعل اختیاری

الآ] قوهٔ عامله یک مبدأ طبیعی است. که هیچ شعور و آگاهی به فعل خود ندارد و از ابن رو غایت آن، همچون دیگر فاعل های طبیعی، عبارت است از: «آنچه حرکت بدان پایان می یابد».

و اما دو مبدأ دیگر، یعنی مبدأ شوقی و صورت علمی، گاهی غاینشان همان غایت قوهٔ عامله است: یعنی ه آنچه حرکت بدان پایان می بابده و در ایس صورت غایت مبادی سه گانهٔ فعل، یکی خواهد بوده مانند کسی که در خیال خود، قرار گرفتن در جایی دیگر غیر از جایگاه فعلی خویش را تصور می کند و سپس بدان مایل و مشتاق می گردد و سرانجام به سوی آن رهسپار گشته و در آن استقرار می بابد و گاهی نیز غیر غیر آن دو مبدأ با غایت قوهٔ عامله مغایر می باشد؛ مانند کسی که جایگاه دیگری غیر از جایگاه فعلی خود را تصور می کند و آنگاه به سوی آن حرکت می کند [، اما نه برای فرارگرفت: در آن مکان، بلکه ] برای دیدار با دوست خود.

ا شكارهای قوق همه درصورتی وارد است كه ديارت مؤنف فتا به صورت. «فهاد مناز الاله عيرالاردية» باشد.
 چنانكه در چاپ های گرناگون بهاید الحكمة ثبت شده است، اما اگر عدارت به مسورت «فهاد میاو شلاله غیرالارادة» تصحیح شود - چنانانه استاد مصباح و برخی دیگر از اساتید پیدسهاد می كنند - هیچ یك از اشكال های فوق وارد نخواهد شد.
 فوق وارد نخواهد شد.

## صورتهای گوناگون مبدأ علمی

[۳] دور ترین مبدأ فعل اختیاری، یعنی صورت علمی، گاهی فقط تخیلی است: بدین نحو که صورت فعل در تخیّل حاضر می گردد، بدون آنکه مورد اندیشه و تأمل قرار گیرد [و بی آنکه سود و زیان آن سنجیده و بررسی شود که آب انجام دادنش باتو جه به همهٔ شرایط موجود مصلحت دارد با نه؟ و گاهی آن مبدأ علمی، فکری است. که البته تخیل جزئی فعل نیز همراه با آن است (، زیرا فعل اختیاری آدمی بدون تصور پیشین به ناچار صورت خیالی فعل خواهد بود.)

هم چنین مبدأ علمی، [خواه تخیلی باشد و خواه فکری]گاهی به تنهایی مبدأ شوق است و گاهی باکمک طبیعت و سرشت مبدأ آن میباشد؛ مانند نفس کشیدن و گاهی با کمک مزاج مبدأ آن است؛ مانند جابه جاشدن بیماری که خوابیده از یک پهلو به پهلوی دیگر و با باکمک خُنق و عادت مبدأ آن میباشد؛ مانند بازی با ریش.

## همهٔ مبادی فعل اختیاری دارای غایت میباشند

[۴] در آنجاکه غایت مبادی سه گانه یکی است، فیعل را «گزاف» می نامند و هر یک از مبادی سه گانه آن دارای غایت و هدف میباشد؛ مانند انسانی که صورت مکانی را تغیل نموده و آنگاه به بودن در آن مکان میل و شوق پیدا میکند و سپس به سوی آن رهسپار میگردد. [حاصل آنکه فعل گزاف، فعلی است که در آن مبدأ فکری و جود ندارد و تخیل فعل به تنهایی موجب برانگیخته شدن شوق و میل میگردد. در چنین مواردی مبدأ علمی همان تخیل است و غایتش همان چیزی است که حرکت بدان پایان می باید.

[4] و در صورتی که مبدأ علمی باکمک طبیعتْ شوق به کاری را برانگیزاند: مانند

نفس کشیدن و یا با کیمک مزاخ مین به کاری را در آدمی به وجود آورد؛ مانند جابه جاشدن از یک پهلو که او را خسته کرده است به پهلوی دیگر، در این موارد فعل را «قصد ضروری» می نامند [: زیرا در این موارد طبیعت و یا مزاج باعث می شوند تقریباً به طور ضروری آدمی آن کار را قصد کند و قهراً شوق ومیل به آن در او حاصل گردد؛ گویا قصد کار به هنگام تخبل آن، در این موارد ضروری و قهری است و انسان از خود اختیاری ندارد.)

و در صورتی که میدا علمی باکسک خیلق و خبوی، شبوق بنه کیار را در آدمی برانگیزد. آن کار را «عادت» مینامند؛ مانند بازی باریش، در تمام این موارد نیز هر یک از مبادی فعل دارای غایت میباشد.

## حضور صورت خیالی غایت منافاتی با غفلت از آن نداره

[8] اگفتیم فعل اختیاری با غایتی که دارد همیشه سمبوق به تخیل می باشد و فاعل مختار کاری را بدون تصور جزیی آن کار با غایتنی انجام نمی دهد. در این جا ممکن است اعتراض شود که: آدمی در بسباری موارد خود به خود کاری را انجام می دهد. بدون آن که توجه و التفاتی بدان داشته باشد، بلکه گاهی هنگام انجام کار و یا حتی پس از اتمام کار، به کلی از آن کار و غایت آن غافل است و این امر به ویژه در کارهایی از قبیل عادت و یا قصد ضروری روشن می باشد. کسی که عادت کرده است به هنگام سخن گفتن با تسبیح خود به زی کند، چه بسا بدون هیچگونه توجه و انتفاتی این کار را می کند؛ به طوری که اگر بعداً از او سئوال شود، آن را انکار خواهد کرد. پس چگونه می توان گفت: در همهٔ ابن افعال، انسان ابتدا فعل را با غایتی که دارد تصور میکند و سپس بدان شائق می گردد و آنگاه آن را انجام می دهد؟]

در باسخ به این اعتراض میگوییم: حضور صورت خیالی فعل و غایت آن نازد فاعل یک چیز است و التفات به آن صورت خیالی چیز دیگره] هیچ مانعی ندارد که فاعل در بارهای از موارد یادشده و یا در همهٔ آن موارد، از صورت خیالی غایت که نزد او حضور دارد، غافل بوده و بدان توجه نداشته باشد. چرا که تخیل غایت فعل غیر از علم به تخیل آن و علم به یک شیء غیر از علم به تخیل آن و علم به یک شیء غیر از علم به علم است. [چهبسا انسان از چیزی آگاه است، اما به آگاهی خوبش التفات و توجه نداشیته و در غفلت بهسر می برد. مدعای ما آن است که فاعل در همهٔ افعال بادشده غایت و هدف دارد و صورت خیالی فعل با غلیتش نزد او حاضر است و این منافاتی با غفلت و عدم توجه فاعل و غایت آن ندارد.]

## غایت فکری در افعال عبث

[۷] طرح اشکال: اشکال اساسی در این جا آن است که قیاعل در افعال گزاف: قصد ضروری و عادت، غایت فکری و هدف عقلایی در نظر ندارد و اگر از او پرسید، شود: چرا این کار را انجام دادی؟ خواهد گفت: همین طوری آن را انجام دادم، قبصل خاصی نداشتم و مانند آن، و از این جا بر نمی گمان کرده اند که در چنین مواردی فاعل اساساً هیچ غایت و هدفی ندارد و کاری انجام می دهد بی هدف و بی غایت.

پاسخ نخست: [در پاسخ به این اشکال باید گفت: درست است که ] در افعال گزاف، قصد ضروری و حادت که به طور کلی «عبث» نامیده می شوند خایت فکری و جود ندارد، اما ضرری به مدعای ما \_ [که هیچ فعلی بدون خایت نیست و هر مبدنی که فعلی از آن صادر می گردد، خایت و هدفی در آن فعل دارد] \_ وارد نمی سازد، زیرا مبدأ علمی در افعال عبث، یک صورت خیالی بدون فکر و اندیشه است و در نتیجه در این گونه کارها هیچ مبدأ فکری و جود ندارد، تا از آن غایت فکری مطالبه شود. [تعفل آدمی به هیچ و جه در این افعال دخالت نداشته و هیچ گونه مبدئیتی نسبت به شوق به آن افعال ندارد و لذا کاری از آن مبدأ صدور نیافته تا در انتظار غایتی متناسب با آن مبدأ باشیم. از طرفی فقدان غایت فکری، به معنای آن نیست که اساساً هیچ غایتی و جود ندارد:

بلکه هر مبدئی به تناسب، در کار خود غایتی دارد، که البته گاهی با غایات دبگر مبادی یکی خواهد بود.]

پاسخ دوم: به بیانی دیگر می توان گفت: در افعال عبث هم مبدأ فکری وجود دارد، اما این مبدأ فکری. ظنی است و به صورت اجمال در ذهن فاعل حضور می یابد و شوقی که به واسطهٔ حضور صورت خیالی فعل در نفس فاعل برانگیخته می شود. بدان مبدأ فکری اشاره دارد. به عنوان مثال، کودک ابندا، بودن در جایگاه دیگری غیر از جایگاه فعلی خود را نصور می کند و از این تصور اشتیاقی در نفس او به بودن در آن جایگاه برانگیخته می شود و این اشتیاقی یک نحوه دلالت و اشاره ای دارد به این که آن کار رجحان داشته و شایستهٔ تحقق می باشد؛ از این جاست که فاعل به صورت ضمنی و اجمانی حکم به رجحان آن سی کند و در اثر این حکم، شوقی به بودن در آن مکان فراهی می یابد، پس آن را اراده می کند و در اثر این حکم، شوقی به بودن در آن مکان فرونی می یابد، پس آن را اراده می کند و آنگاه به سوی آن رهسپار می گردد، بدون به رجحان آن کار وجود داشته باشد؛ هم چون گوینده ای که از روی مذکهٔ سخنوری، حروف را یکی پس از دیگری ادا می کند، بی آنکه آنها را شفصیلاً تصور و تصدیق حروف را یکی پس از دیگری ادا می کند، بی آنکه آنها را شفصیلاً تصور و تصدیق کرد، باشد و در عین حال فعل او علمی و اختیاری می باشد.

[نفاوت این پاسخ با پاسخ پیشین در آن است که در پاسخ پیشین، مبدأ فکری در افعال عبث اساساً انکار شده و مبدأ علمی منحصر درصورت خیالی غایت دانسته شده است، بدون آنکه هیچ تصدیقی به خیر بودن و راجح بودن آن از قوهٔ فکری صادر شده باشد. اما در پاسخ دوم، وجود مبدأ فکری و نصدیق به خیر بودن و رجحان غایت در اینگونه از افعال پذیرفته شده و تفاوت افعال عبث بادیگر افعالی که از روی بررسی و تأمل انجام می پذیرد، در آن دانسته شده که تصدیق به خیر بودن در افعال

مقصود از . ظن« در این جا اعتماد غیرمطابی با واقع است؛ همانگونه که از کلام این سینا در شنا که در پایان همین فصل فقل خواهد شد، استفاده می شود و نوضیحش خواهد آمد.

عبت، ناشی از شوقی است کنه بالافاصله پس از تنصور فعل در نفس برانگیخته می شود؛ یعنی عادت، طبیعت، مزاج و آموری از این قبیل موجب می گردد که در پی تصور فعل، میل و اشتیاق به آن در آدمی به وجود آید و این میل و رغبت، خود باعث می شود که قوهٔ فکری اجمالاً خبر بودن و رجحان آن فعل را تصدیق نماید. پس از این تصدیق اجمالی است که شوق فزونی می یابد و منجر به اراده و صدور فعل می گردد. اما در این افعالی، منشأ تصدیق به خیربودن و رجحان فعل، اندیشه و تأمن و بررسی منافع و حضار کار است. نه شوهی که در اثر تُحلق و خوی، مزاج و یا طبیعت در نفس برانگیخته شده است. به همین دلیل مبدأ فکری در افعال عبث را یک تصدیق ظنی و پنداری بهشمار آورند. گویا تنصدیقی است نا استوار و نستجیده و گویا خبربودن آن کار، پنداری است. نه حقیقی و واقعی؛ چنانکه در کلام شیخ الرئیس آمده است.

#### فقدان غایت در افعال باطل

[۸] بارهای از حرکات طبیعی و با ارادی و جنود دارنند کنه پیش از رسیدن به غنیت و خطهٔ پنایانی حرکت، متوقف می شوند. این گونه افتحال و حرکات را «فعل باطل» می نامند. اما باید دانست که فقدان غایت در این گونه افتحال زیانی به مدعای ما اکه هر فعل و حرکتی، خواه طبیعی و خواه ارادی، دارای غنیتی است، که بر آن متر تب می گردد وارد نمی سازد، از برا فقدان غایت در یک فعل مطلبی است و فقدان غایت به و اسطهٔ متوقف شدن حرکت و بطلان آن، مطلب دیگری. م دعای ما آن است که فقط مطلب دوم و این روشن است، نبه مطلب دوم و این روشن است.

[نوضیح ابنکه: مدعای ما آن است که هرگاه فعلی تحقق پذیرد، أن فعل غایتی خواهد داشت که لزوماً بر آن مترتب میگردد و عدم نرتب غایث بر افعال باطل این مدعا را اتفض نخواهد كرد، زيرا در اين موارد فعل بهطور كامل تحقق نيافته، تا غايتش بر آن متر تب گردد. در افعال باطل نقدان غايت به خاطر فقدان فعل و عدم تحقق آن ميباشد؛ مثلاً كسى كه به قصد دانشگاه از منزل بيرون ميرود و ميخواهد مسافت بين خانه و دانشگاه را طي كند (فعل)، تا به دانشگاه برسد (غايت)؛ اما در ميان راه تصادف كرده و حركتش به سوى دانشگاه متوقف ميگردد؛ درست است كه به دانشگاه نميرسد و غايت فعلش تحقق نمي يابد، اما نرسيدن به دانشگاه به خاطر آن است كه او فاصله ميان منزل تا دانشگاه را في نكرده و فعل به طور كامل تحقق نيافته است.

## جایگاه هریک از مبادی فعل ارادی

[9] جابگاه مبادی فعل ارادی که از ما سر می زند، بر هسمان ترتیبی است که گذشت. [نزدیک ترین مبدأ به فعل] قوهٔ عامله است، که فعل [بلدون و سلطت مبدأ دیگری] بر آن مترتب می گردد. پیش از قوهٔ عامله، اراده و پیش از اراده، شوق است، بدون آنکه اراده دیگری میان آنه فاصله اندازد؛ [یعنی اراده خودش مسبوق به ارادهٔ دیگری نمی باشد، بلکه وقتی شوق و میل به کاری در نفس شدت یافت، زمینهٔ آن فراهم می شود که اراده آن کار در نفس پادید آید. و اگر اراده خودش مسبوق به ارادهٔ دیگری می بود و آن اراده نیز مسبوق به ارادهٔ سومی و ... تسلسل در زنجیرهٔ اراده هدگری می آمد. که محال و معتنع می باشد.]

پیش از شوق، صورت علمی فکری و یا تخیلی است، بلون آنکه ارادهای به آن تعلق بگیرد؛ و در حقیقت، بنابر گفتهٔ حکما، خود علم است که شوق را در نفس به وجود می آورد و این منافاتی با آن ندارد که حکما گاهی شوق را به پارهای از صفات نفسانی [، مانند عادت و حرص، ]نسبت می دهند، چرا که صفات نفسانی ملازم با علم می باشند.

# 

«برانگیخته شدن شوق [به یک کار در آدمی ابه ناچار مستند به علّتی می باشد و آن عدالت بسا عبادت است و یبا مبلول شدن از یک هبشت و حبالت خماص و میل بسه جایگزین کردن هیشت دیگری به جای آن و یا حرص و نسایل شدید قوای تحریکی و احساسی برای ایجاد حرکت و یا احساس تازهای.

[هر یک از این امور می تواند شوق به کاری را در آدمی برانگیزد، زیرا] عبادت و منتقل شدن از آنچه ملالت آور است اذت بخش می باشد و هم چنین حرص بر انجام کار نازه لذت بخش می باشد و هم چنین حرص بر انجام کار نازه لذت بخش می باشد و آنچه برحسب این لذت در حقیقت همان خیر حسی، حبوانی و تخیلی می باشد و آنچه برحسب این قوا خیر است، برحسب خیر انسانی [و به لحاظ قوة فکری،] خیر مظنون می باشد. پس در آن جا که مبدأ کار تخیلی و حیوانی است، خیر بودن کار نیز، به ناچار، تخیلی و حیوانی خواهد بود. بنابراین، چنین فعلی [بدون خیر و غایت نیست، بلکه] از خیر مظنون برخوردار می باشد؛ یعنی خیر برحسب قوة تخیل؛ اگرچه چنین خیری حقیق نیست؛ یعنی برحسب قوة عقل خیر محسوب نیمی شود. « پایان کلام حقیقی ۲ نیست؛ یعنی برحسب قوة عقل خیر محسوب نیمی شود. « پایان کلام خیر محسوب نیمی شود. « پایان کلام

[حاصل سخن شیخالرئیس آن است که: نفس آدمی از آن جهت که دارای مرتبهٔ حیوانی است، واجد لذتهای حسی و خیالی میباشاد و این گونه لذتها برای انسان از آن جهت که انسان است، خیر محسوب نمیشود، بلکه برای او از آن جهت که

استشهاد به کلام شیخ الرئیس رای تأیید آن است که حکما گاهی شوق را به برخی از حرفات نفسالی نسبت می دهند، اما در عین حال، کلام شیخ ارتباط و ثبقی دارد با پاسخ دومی که مؤلف باز شبههٔ نقدان غایت فکری در افعال عیث ارائه تعود و کاملاً آن را تأیید می کند.

۲. مقابل قراردادن خیر حقیقی با خبر مظنون نشاندهنده آن است که مقصود از خیر مظاون، خیبر غمره اضعی و دروغین است. بنابراین، مقصود از ظن در اینجا همان اعتقاد غیرمطابق با واقع است.

حیوان است، خیر میباشد. اما انسان به واسطهٔ عدم تأمل و اندیشهٔ درست، گناهی میپندارد که این لذتها برای او، از آن جهت که انستان است، خیر میپاشد و لذا درصده انجام آنها برمی آید.]

## افعال مجردات تام فاقد مبدأ شوقي است

الا] شوق فقط به کمالی تعلق می گیرد که در فاعل تحقق لدارد و فاعل فاقد آن میباشد: از این رو، شوق تنها در فاعل علمی ای که یک نحوه تعلق و وابستگی به ماده دارد، به وجود می آید [و از مبادی فعل او محسوب می شود، زیرا چنین فاعلی دارای کم لات بالقوه می باشد؛ یعنی کمالاتی که ندارد و می تواند آنها را کسب کند. اما فاعل مجرد، که همهٔ کمالات خود را بالفعل دارند و حالت منتظرهای در آنها وجود ندارد، فاقد شوق می باشند. از طرفی فاعل های مجرد چون افعال خود را از طریق بدن و اعضای آن انجام نمی دهند، قوهٔ عامله نیز ندارند.] بنابراین، در فاعل مجرد از مبادی فعل ارادی فقط علم و اراده و جود دارد [و از شوق و قوهٔ عامله در آنها خبری نیست.] برخلاف فاعل علمی ای که یک نحوه تعلق به ساده دارد، چرا که خبری نیست.] برخلاف فاعل علمی ای که یک نحوه تعلق به ساده دارد، چرا که این گونه فاعل های مادی ماشر با

# في نفي الاتّفاق، و هو انتفاء الرابطة بين الفاعل و الغاية

111 ربّما يتوهم أنَّ من الغايات المترتبة على الأفعال ما هو غير مقصود لقاعلها. فليس كلَّ فاعل له في فعله غاية، و مثلوا له بسن يحفر بنراً ليصل إلى الما، فيعثر على كنز، فالعثور على الكنز غاية مترتبة على الفعل غير مرتبطة بالحافر و لا متصودة له. و بسن يدخل بيتاً ليستظل فيه فينهدم عليه فيموت، و ليس الموت غايةً مقصودة للداخل. و يسمّى النوع الأوّل من الاتّفاق بختاً سعيداً، و النوع النانى بختاً شنيّاً.

[1] والحقّ أن لا اتفاق في الوجود. و البرهان عليه أنّ الأمور السكنة في وقوعها على أربعة أقسام: دائمي الوقوع، و الاكثريّ الوقوع، و المتساوي الوقوع و اللاوقوع، و الأقليّ الوقوع، فلكلّ منهما علّة عند العقل و الأقليّ الوقوع. أمّا الدائسيّ الوقوع و الأكثريّ الوقوع، فلكلّ منهما علّة عند العقل بالضرورة. و الفرق بينهما أنّ الأكثريّ الوقوع يعارضه في بعض الأحيان معارض يمنعه من الوقوع بخلاف الدائميّ الوقوع حيث لا معارض له، و إذكان تخلّف الأكثري في بعض الأحيان عن الوقوع مستنداً إلي معارض مفروض فهو دائميّ الوقوع بشرط عدم المعارض بالضرورة. مثاله الوليد الإنسانيّ يولد في الأغلب ذا أصابع خمس. و يتخلّف في بعض الأحيان فيولد و له إصبع زائدة، لوجود معارض يعارض القوّة المصوّرة فيما تقتضيه من الفعل، فالقوّة المصوّرة بشرط عدم المعارض تأتي بخمس أصابع دائماً.

الذي يعارض السبب الأكثريّ دائميّ الوقوع بالضرورة، كما في مثال الإصبع الزائدة. فالقوّة المصوّرة كلّما صادفتْ في السحلّ مادّةُ زائدة تصلح لصورة إصبع على شرائطها الخاصّة، فإنّها تصوّر اصبعاً دانماً.

[۴] ونظير الكلام الجاري في الأكثريّ الوقوع و الأقبليّ الوقوع ينجري فمي المتساوي الوقوع و اللاوقوع.كقيام زيد و قعوده.

[۵] فالأسباب الحقيقية دائمة التأثير من غير تخلّف في فعلها و لا في غايتها والقول بالاتفاق من الجهل بالأسباب الحقيقية و نسبة الغاية إلى غير في الغاية. فعنور الحافر للبئر على الكنز إذا نُسب إلى سببها الذاتي، و هو حفر البئر بشسرط محافات للكنز الدفين تحته، غاية ذائية دائمية، و ليس من الاتفاق في شيءٍ. و إذا نُسب إلي مطلق حفر البئر من غير شرط آخر كان اتفاقاً و غاية عرضية منسوبة إلى غير سببه الذاتي الدائمي، وكذا موت من انهدم عليه البيت و قد دخله للاستظلال و إذا نُسب إلى سببه الذاتي وهو الدخول في بيت مُشرِف على الانهدام و المكث فيه حتى ينهدم، غياية ذاتية دائمية، و إذا نُسب إلى مطلق دخول البيت للاستظلال كان اتفاقاً و غاية عرضية منسوبة إلى غير سببه الذاتي، و الكلام في سائر الأمثلة الجزئية للاتفاق على قياس منسوبة إلى غير سببه الذاتي، و الكلام في سائر الأمثلة الجزئية للاتفاق على قياس هذين المثالين.

[8] وقد تمسلك الفائلون بالاتفاق بأمثال هذه الأمثلة الجزئيّة التي عرف حالها. وقد نُسب إلى ذي مقراطيس أنّ كينونة العالم بالاتّفاق، وذلك أنّ الأجسام سؤلّفة من أجرام صغار صلبة منبقّة في خلاء غير متناه، وهي متشاكلة الطبائع مختلفة الأشكال دائمة الحركة، فاتّفق أن تصادفتُ منها جملةٌ اجتمعت على هيأة خاصة، فكان هذا العالم. ولكنّه زعم أنّ كينونة الحيوان والنبات ليس باتّفاق.

[٧] ونُسب إلى آنباذ قلس أنّ تكوُّن الأجرام الاسطقسيّة بالاتّفاق، فما اتّفق منها أن اجتمعت على نحو صالح للبقاء و النسل بقي، و ما اتّفق أن لم يكن كمذلك لم يمق و تلاشى. و قد احتج على ذلك بعدّة حجج:

[٨] الحجَّة الأولى: أنَّ الطبيعة لا رويَّة لها فكيف تفعل فعلها لأجل غايدً؟

[9] وأجيب عنها بان الروية لا تجعل الفعل ذا غاية، و إنتا تُميّز الفعل من غيره و تعينه، ثمّ الغاية تشرتُب على الفعل لذاتها لا بجعل جاعل. فاختلاف الدواعي والصوارف هو المُحوج لإعمال الروية المعبّنة، و لولا ذلك لم يحتج إليها، كما أنّ الأفعال الصادرة عن الملكات كذلك، فالمتكلّم بكلام يأتي بالحرف بعد الحرف على هيآتها المختلفة من غير رويّة يتروَّى بها، ولو تروَّى لتبلّد و انقطع عن الكلام، و كذا أرباب الصناعات في صناعاتهم، لو تروَى في ضمن العمل واحدٌ منهم لتبلّد و انقطع.

[ • 1] الحجة الثانية: أنّ في نظام الطبيعة أنواعاً من الفساد و الموت، و أقساماً من الشرة و المساءة في نظام لا يتغيّر عن أسباب لا تتخلّف، و هي غير مقعودة للطبيعة. بل لضرورة المادّة. فلنحكم أنّ أنواع الخير و المنافع المترتّبة على فعل الطبيعة أيضاً على هذا النمط. من غير قصد من الطبيعة ولا داع يدعوها إلى ذلك.

[11] و أجيب عنها بأن ما كان من هذه الشرور من قبيل عدم ببلوغ الفواعل الطبيعيّة غاياتها لانقطاع حركاتها. فليس من شرط كون الطبيعة متوجّهة إلى غليةٍ أن تبلغها، وقد تقدّم الكلام في الباطل.

[117] و ماكان منها من قبيل الغايات التي هي شرور و هي على نظام دائميّ فهي أمور خيرُها غالبٌ على شرها. فهي غايات بالقصد الثاني، و الغاياتُ بالقصد الأوّل هي الخيرات الغالبة اللازمة لهذه الشرور، و تفصيل الكلام فسي هذا السعنى فسي بحث القضاء.

[17] فقتل الطبيعة في أفعالها التي تنتهى إلى هذه الشرور مثل النّجار، يريد أن يصنع باباً من خشبة فيأخذ بالنحت والنشر، فيركّب ويصنع، ولازمه الضروريّ إضاعة مقدار من الخشبة بالنشر والنحت، وهي مرادة له بالقصد النّاني يستبع إرادت لصّسنع الباب.

[14] الحجّة الثالثة: أنّ الطبيعة الواحدة تفعل أفعالاً مختلفة مثل الحرارة. فعانُها

تحلُّ الشمع. و تعقد الملح. و تُسوَّد وجه القصّار. و تُبيّض رجه الثوب.

[10] وأجيب عنها بأنّ الطبيعة الواحدة لا تفعل إلّا فعلاً واحداً له غاية واحد و أمّا ترتّب آثار مختلفة على فعلها فمن التوابع الضروريّة لمقارنة عوامل و موانع متنوعةٍ و متباينة.

[18] فقد تحصل من جميع ما تقدم أنّ الغايات السترتية على أفعال الفواعل غاياتُ ذاتية دائميّة لعللها و أسبابها الحقيقيّة، و أنّ الآثار النادرة التي تستى اتفاقيّات، غاياتُ بالعرض منسوبة إلى غير أسبابها الحقيقيّة، و هي بعينها دائميّة بنسبتها إلى أسبابها الحقيقيّة، فلا مناص عن إثبات الرابطة الوجوديّة بينها و بين السبب الفاعليّ الحقيقيّ.

[1۷] ولو جاز لنا أن نشك في ارتباط هذه الغايات بفواعلها مع ما ذكر من دوام الترتب لجاز لنا أن نشك في ارتباط الفعل بالفاعل، و لهذا أنكر كثير من الفائلين بالاتّفاق العلّة الفاعليّة كالغائيّة، و حصروا العلّة في العلّة الماديّة، و قد تقدّم الكلام في العلّة الفاعليّة.

## بطلان اتفاق

#### بيان اصطلاح گونا گون «اتفاق»

[١] [ ﴿ اللهُ اللهِ السَّمَالِ عَالَتُ كُونَا كُونَ دَارِهِ ﴿ الرَّجَمَلُهِ: ]

[۱-به معنای نفی علت فاعلی؛ مانند آنجا که مادی مسلکان و ملحدان می گویند: «پیدایش جهان هستی اتفاقی است؛ یعنی جهان هستی خود به خود پدید آمده است. پی آنکه علتی آن را به وجود آورده باشد.«

۲ به معنای نغی ایجاب فاعل؛ کسانی که سنکر رابطهٔ ضروری میان عملت و معنولاند و وجود معاول در ظرف وجود علت را حتمی و تخلف نیذیر ندانسته و میگویند: ۱۱ کر علت تحقق داشته باشد، به وجود آمدن معلول اتفافی است.»

۳. به معنای نفی علّت غایی؛ برخی معتقدند که میان فاعل و غایت رابطهای ضروری و تخلفنایللبر برقرار نیست؛ بدین معنا که فاعل چه بساکاری را برای رسیدن به هدف و غایت خاصی الجام می دهد، اما فعل او به غایت دیگری منتهی می گردد، که مقصود فاعل نبوده و فعل برای آن انتجام نیافته است. و یا در مورد فاعل های طبیعی می گویند; این فاعلها در فعل خود هیچ قصدی ندارند و مئوجه جهت و هدف خاصی نمی باشند و در آنها اقتضای رسیدن به نقطهٔ خاصی و جود ندارد.

۴ گذهی نیز مقصود از اتفاق یک امر حقیقی است که علت و سبب پارهای حوادث می باشد. گروهی معتقد بودهاند که غیر از علل چهرگانه (علت فاعلی، عنت صوری، عنت مادی و علت غایی) علت دیگری نیز در عالم و جود دارد به نام (اتفاق) ۱۱.

بنابر اصطلاح اول، امر انفاقی پدیده ممکنی است که علت فاعلی ندارد و بنابر اصطلاح دوم، امر انفاقی معلولی است که بی آنکه و جودش ضروری و واجب شده باشد، از علت خود صدور یافته است و برطبق اصطلاح سوم، امر انفاقی غایت و نتیجه ای است که ار فعل مترتب شده است، اما م قصود فاعل نبوده و فعل برای رسیدن به ان انجام نیفته است و ارطبق اصطلاح چهارم، امر اتفاقی پدیده ی مستند به اتفاقی است و ارطبق اصغایر با علل چهارگذه. آن را به وجود آورده است.

اتفاق به معنای نخست آن در بحث «اثبات علّت فاعلی» آ و به معنای دوم آن در بحث او جوب معلول در ظرف و جود علت، "ابطال گردید. اتفاق به معنای چهارم آن اساساً فرض ندارد و بطلانش باکسی تأمل روشن میگردد. آن چه هماکنون موردبحث است اتفاق به معنای سوم آن می باشد؛ چنانکه مؤنف بژدر تفسیر آن می کو بند: |

اتفاق عبارت است از هفقدان رابطه میان فاعل و غابت» [ابدین معناکه فاعل کاری را با قصد و اراده برای رسیدن به هدف خاصی انجام می دهند، اسا آن کبار به هدف مور دنظر نمی رسد، بلکه نتیجهٔ دیگری که مقصود فاعل لبوده و فاعل کار را بهخاطر آن انجام نداده است، بر آن متر تب می گردد و با آن که فاعل اساساً به مسوی حایتی

ا. با کسی آلهل دانسته می شود که نظریه فوی اساسهٔ قابر فرنس نیمسه بعنی این که نگسویدم عدملی در مکنون و پیشایش پدیدهای مدخلیت دارد، رای نه قامل آن است. به عایت آن و به ماده و به در ردام آن می پاشند. چمیین چیزی اساسهٔ فرنس ندارد. از ک. در سردای الهیاف شنه ایر ۱۵ مس ۱۹۵۵.

۲. ر. ک. قصل ششم از سرحلهٔ هستم

٣. و. ي: فصل سوم از مرحلة هشتم.

درحرکت نیست و در افعال خود به سوی نقطهٔ خاصی نوجه ندارد.]

## تظرية قائلان به اتفاق<sup>١</sup>

برخی گیمان کرده اند پاره ای از غایاتی که بر افعال متر تب می گردد، مقصود فاعل نیست و بنابراین، ادعای حکیسان مبنی بر این که: «هر فاعلی در فعل خود غایتی دارد، که بر فعل او متر تب می گردد؛ ناتمام می باشد؛ به عنوان مثال. کسی که چاهی حفر می کند تا به آب بر سد، اما به جای آب به گنج می و سد، دست یابی به گنج غایتی است که بر فعل متر تب شده، اما این غایت ار تباطی با حفر کنندهٔ چاه ندار دو مراد و مقصود که بر فعل متر تب شده، اما این غایت ار تباطی با حفر کنندهٔ چاه ندار دو مراد و مقصود او نبوده است. هم چنین کسی که وارد خانه ای می شود تا از سایهٔ آن بهر همند گردد، اما سقف خانه بر سر او فرو می ریزد و او می میرد، در حالی که هدف او از واردشدن به خانه آن نبود که زیر آوار بمیرد، نوع اول از اتفاق را «بخت سعید» [= خوش شانسی] و نوع درم آن را «بخت سعید» [= خوش شانسی] و

[حاصل آنکه: در برخی موارد غایتی که بر فعل مترتب می شود به گونهای نیست که ترتبش بر فعل واجب و ضروری باشد و لذا نمی توان آن غایت را به آن فعل خاص و یا فاعل آن فعل نسبت داده و مثلاً گفت: رسیدن به گنج غایت حفر جاه است و یا غایت کسی است که چاه را حفر می کند. چراکه اگر رسیدن به گنج، غایت چنین فعل و چنین فاعلی باشد، باید دائماً بر آن مترتب گردد، در حالی که جز در موارد نادر، آن غایت بر آن فعل متر نب نمی گردد.]

#### بررسی نظریهٔ «اتفاق»

[7] حقیقت آن است که در جهان هستی اتفاق وجود ندار د. برای اثبات این مدعا

۱. البته قول به انفاق و نمی رابطهٔ میان فاعل و عایت: صورتهای دیگری نیز دارد، که در طی بحث برخی از آنها - بیان خواهد شد.

میگوییم: اموری که وقوعشان ممکن میباشد (، در ارتباط با علتشان وچگونگی صدور آنها از علّت، درنظر بدوی] بر چهار قسم میباشند:

۱ ما دوری که وقوعشان دائمی و همیشگی است؛ [مانند صدور گرما و روشنایی از آتش، چراکه آتش در هر جا و هر شرایطی که تحقق بابد، گرما و روشینایی از خبود بروز می دهد.]

۲ ـ اموری که وقوعشان اکثری است؛ [مانند بجهٔ پنجانگشتی، زیرا بچهای که در شکم مادر تکون می بابد در بیشتر موارد دارای پنج انگشت در هر دست می باشد و نیز مانند آتش که در بیشتر موارد چوبی را که مجاور آن قرار گرفته، می سوزاند.]

۳ـاموري که وقوعشان اقلي و نادر ميباشد؛ [مانند بچهٔ ششانگشتي، که به ندرت ديده ميشود. ا

۴ ـ اموری که وقوع و عدم وقوعشان مساوی است؛ [مانند نشسته بودن یک فرد و پا ایستاده بودن وی، که تفریباً به طور مساوی از آن شخص صدور می یابند.]

۱. این بیدن مأخود از کلام شیخال نیس در طبیعات عفا (قصل سبزدهم و چهاردهم از مقاله تغست) است. ماصل سبخن شیخالرئیس آن است که اتفاق عبارت است از. اوقوع یک امر اقلیالوقوع با متساوی الراوع و اللاوقوع، و لو برحسب اعتفاد گوینده. و علت فاعلی را آنگاه اتفاقی گویند که دائیوش دائمی و یا اکثری نباشدا هم جنین ظیمت را وقتی به طور دائم و یا اکثری بر فعل مترتب نگردد، اغاقی می خوانند. اما باید دائست منشأ عدم صدور فعل از فاعل در موار دائم، آنجا که فعل اکثری است نه دائمی، آن است که فاعل دیگری وجود دارد که با آن معارضه میکند. بنابراین است فعل به آن فاعل، نست معلول به علت نامه اش نخواهه، بود، چواکه یکی از اینجه فاعل حقیقی آن هما نظر در واقع به آن چه فاعل اقلی اثنائر گمان شده، مستند نیست، بلکه فاعل حقیقی آن چیز دیگری است که صدور فعل از آن دائمی و با اکثری میباشد و هم چنین است فاعلی که نسبت به صدور فعل و عدم صدور فعل حالت تساوی دارد، از اینجها دائسته می شود فاعمی که تأثیر ش نادر است و به تأثیر تن نادر شین آن است؛ همانگونه که علیت است و به تأثیر ش نادر میباشد. تهیچه تحلیل قوی آن است که انفاق درصورتی که فعل با ناجل بالمرض و به غایت بالمرض و با علیم می باشد. آن میباشد، تهیچه تحلیل قوی آن است که انفاق درصورتی که فعل با ناجل بالمرض و به غایت بالمرض و به غایت بالمرض و نوحه ناده ته صدق میکند پس اتفاق امری نیست که علت برای جدری و یا معلول چیزی باشد، بلکه دولم آن به مقایسه و نحوه خاصی از نواد خوری و با معلول چیزی باشد، بلکه دولم آن به مقایسه و نحوه خاصی از نواد خوری و با معلول چیزی باشد، بلکه دولم آن به مقایسه و نحوه خاصی از نواد خوری باشد، بایکه دولم آن به مقایسه و نحوه خاصی از نواد خوره آن به مقایسه و نحوه خاصی از نواد خوره آن به مقایسه و نحوه خاصی از نواد در خوره را به ناجه نواد و نحوه خاصی و نحوه خاص و نحوه خاص و نحوه خاصی و نحوه خاصی از ندواد که نواد و نحوه خاصی و نحوه خاصی از نواد که نواد نواد نواد نواد و با با ناجه بر نواد و نحوه خاصی از نواد نواد و با باکند پس اتفاق امریک و بیشت نوست که علت برای چوری و یا متسادی باشد.

آن چه و هو عش دانمی و به اکثری است، نود عقل، به طور حتم و بالضرورة دارای علت می باشد؛ با این نفاوت که آن چه و قرعش اکتری است، معارضی دارد که گاهی مانع از تحقق آن می شود (؛ مانند ر طربت؛ که گاهی از سوختن چوبی که مجاور آتش است، جنوگیری می کند (؛ برخلاف آن چه و قوعش دائمی است. که همیچ معارضی ندارد و چیزی مانع از تحقق آن نمی شود. از آن جا که تحقق نیافنن اکثری در بارهای از موارد، به سبب و جود عامل معارض است، در صورتی که عمدم آن معارض، دا شرط کنیم، و هوع و تحقق آن دائمی و همیشگی خواهد بود (؛ مثلاً چوب به شرط آنکه مرطوب نباشد، همیشه در مجاورت اتش خواهد بود از مثلاً چوب به شرط آنکه مرطوب نباشد، همیشه در مجاورت اتش خواهد بود از مثلاً چوب به شرط آنکه

به عنوان مثال: نوزاد آدمی در غالب موارد پنج انگشت دارد. ام گاهی اوقات. برخلاف این جریان عمومی، نوزادی که به دنیا می آید، شش انگشتی است. منشأ این تخلف آن است که یک مانع و یک معارض نگذاشته است که نیروی صورتگر در رحم مادر، آنگونه که طبیعت آن اقتضا دارد. عمل کند. در این مورد می توان گفت: نیروی صورتگر، اگر معارض نداشته باشد، همیشه و دانما برای بچه پانجانگشت قرار می دهد.

[۳] نظیر این سخن در اموری که وقوعشان اقلی و نادر است نیز می آیاد؛ یعنی اگر «وجود معارص» را شرط کنیم و سبب اکثری را مشروط به وجود معارض در نظر باگیریم، وقوع آن آمر آقای و نادر به طور حنم دانمی و همیشگی حراها، بود، در همان مثال بالا، نیروی صورتگر هرگاه در رحم ماد؛ زایدی بیابد که برای انگشت شدن مناسب بوده و همهٔ شرایط آن را داشته باشد، قطعاً آن را به صورت انگشت درخواها. آورد، بی آنکه تخلفی در آن مشاهده شود.

۱۴۱ و نظیر آن چه در مورد اکثری و اقلی بیان شد، در مورد آن چه وقوع و خدم وقوعش مساوی است، نیز می آید؛ مانند ایستنادن حسین و نشستن وی. [پس آگر فرض کایم نمام شرایطی که ایستادن حسن مشروط به آن است موجود و همهٔ مواتع أنَّ معدوم مع باشد. حسن بانفسرورة ايستاده خواهد بود. إ

ا ۱۵ او مقدمهٔ بالا و وشن می شود که تأثیرگذاری اسباب حقیقی ۱٫ که همان علت تمهٔ ذعل را تشکیل می دهد. ابه طور دائم و همیشگی است؛ به گونه ای که صدور فعل از آن و ترتب عایت بر آن حتمی و بدون تخلف می باشد و قول به اتفاق در واقع از جهل به اسباب حقیقی و نسبت دادن غایت به غیر صاحب خایت ناشی می شود.

بنابراین، در مورد منال اول قاتلان به اتفاق باید گفت: دست یابی جاه کن به گنج، 
یک سبب ذاتی دارد، اکه و اجد همهٔ شرایط و فاقد همهٔ موانع بوده و علت تنامهٔ آن 
میباشد. اکه عبارت است از ه کندن چاه به شوط آنکه محاذی به گنجی باشد که زیر آن 
نهفته است، و اگر ما آن غایت را به سبب فاتی اش نسبت دهیم، خواهیم دید که یک 
غایت دانمی برای آن بوده و همیشه بر آن متر تب می گردد و هیچ اتفاقی در کار نیست. 
نما اگر آن را به مطلق تکندن چاه نسبت دهیم، بدون هیچ شرط زایدی، در این صورت 
رسیدن به گنج اتفاقی خواهد بود و یک غایت عرضی است، که به غیر سبب ذاتی و 
دانمی اش نسبت داده شده است.

و بیز در سور د مثال دومی که قائلان به اتفاق بدان تمسک جسته اند، بناید گفت: مرک کسی که برای استفاده از سایه و ارد خانه ای سی شود، اما خانه بر سر وی خراب می گر دد، یک سبب فاتی دارد. که عبارت است از «واردشندن در خانه ای که در شُرف ویرانی است و ماندن در آن، تا زمانی که فرو ریزدد. اگر مرک چنین کسی به هسمان سبب فاتی اش نسبت داده شود، یک غایت ذاتی و تخلف نیذیر برای آن خواهد بود، که همیشه بر آن مترتب می گردد. اما اگر آن را به منظلق او اردشندن در خانه بنرای بهبردسدی از سایهٔ آن نسبت دهیم، اتفاق و یک خایت عرضی خواهد بود، که به غیر سبب فاتی اش نسبت داده شده است. سخن دربارهٔ دیگر مذلهای خاصی که بنرای سبب فاتی اشده است.

[9] قائلان به اتفاق با تمسك به ابن قبل مثالهاي خاص در صدد اثبات نظرية

خویش برآمدهاند، اما با تحلیلی که در بالا اور دینم سستی استدلال آسان روشس میگردد.

إحاصل آنکه: امور اگرچه در نظر بدوی بر چهار قسماند: دائمی، اکثری، افلی و مستساوی الوقسوع و اللاو فسوع، بساکسمی دفت دانسسته می شود که همهٔ امور دانمی الوقوع اند: یعنی اگر فعل را با سبب حقیقی و علت تامه اش بسنجیم، خواهیم دمد که همیشه از آن صدور می بابد و یک. ارتباط ضروری و شخلف ناپذیر میان آن سبب حقیقی و فعل و غابت مترنب بر آن وجود دارد و وقتی رابطهٔ میان فاعل و فعل از یک سو و رابطهٔ میان فعل و غابت از سری دیگر، رابطه ای ضروری و تخلف ناپذیر باشد، جایی برای توهم «اتفاق» باقی نخواهد ماند.

منشأ قول به اتفاق آن است که سبب حقیقی شیء دانسته نشده و در نتیجه شیء با غیر سبب حقیقی اش مقایسه شده است و آنگاه دیده اند که شیء مورد نظر، گاهی از آن سبب صدور می باید و گاهی صدور نمی باید؛ گاهی بو فعل متر تب می شود و گاهی متر ثب نمی شود؛ لذا صدور و یا تر تب آن را اتفاقی انگاشته اند.

# نظریهٔ دی مقراطیس (دمکریتُس) ۱

به ذی مقراطیس نسبت داده شده است که بیدایش عالم [جسمانی] اتفاقی بوده است. به عقیده وی اجسام گوناگون [مانند خاک، طلاه آب و... [از فرات بسیار ریز و سخت [به نام اتم] که در یک فضای بی کران براکنده بوده اند، تشکیل یافته است. این فرات، اگرچه اشکال گوناگونی دارند، (ارخی مکعب شکل، برخی کروی و برخی به صورت چندوجهی)، اما از یک طبیعت واحدی برخوردار می باشند (ا یسعنی

<sup>1 -</sup> Democritus.

شبخالرند بن در طنعات شغا این نظر به را از بری نقل می تناد. (راک: طبیعات طفا، فصل سبزدهم و چهاردهم از سفاله نخابت).

جنسشان یکی است و این طور نیست که هرکدام صورت نوعی خاصی داشته باشند] و به طور دائم و همیشگی در حرکت اند.

[این ذرات قبل از آنکه زمین و آسمان بدید آبد و پیش از آنکه عناصر چهارگانه، یعنی آب و هوا و آتش و خاک، به و جود آید، در یک فضای بی کران بدون هیچ هدف و غنیتی در حرکت بودهاند،] آنگاه پارهای از آنها به طور انفاقی باهم برخورد کردند و هیئت خاصی کنار بک دیگر قرار گرفتند و این عائم از آنها بدید آمد. البته او معتقد بود که بیدایش حیوان و گیاه اتفاقی نیست.

[برای توضیح نظریه دی مقراطیس یادآوری این نکته لازم است که مبراد وی از متصود هانفاقی بودن یک پدیده آن است که پیدایش آن پدیده مقصود طبیعت و یا مقصود یک اراده نیست. ۱۱ تفاقی بعنی چیزی که پدید آمده بدون آن که یک فاعل طبیعی اقتضای آن را کرده باشد و یا فاعل مریدی آن را قصد کرده باشد. پس وقشی او می گوید: ابیدایش عالم اتفاقی است مرادش آن است که در طبیعت آن ذرات اولیه بسیار ریز، نکون این عالم نبوده است؛ یعنی این طور نبوده است که حرکت آنها به سوی چیز خاصی باشد که لازمه طبیعی و قهری آنهاست. به دیگر سخن، مقتضای سوی چیز خاصی باشد که لازمه طبیعی و قهری آنهاست، به دیگر سخن، مقتضای طبیعت آن ذرات فقط و فقط حرکت و جنبش بوده است، نه حرکت برای پیدایش جنین عالمی، این عالم محصول انفاقی آن حرکتها است. اما پس از آن که آسمان و جنین عالمی، این عالم محصول انفاقی آن حرکتها است. اما پس از آن که آسمان و نمین و ستره ها و ... براساس برخور دها و تنجمع اشفاقی آن ذرات یدید آمد و به اصطلاح اسکنت عالم بن شده مکونات و مرکبات عالم، یعنی ام ور جزیی، مانند میکرده و در اینها قصد داشنه است و لذا پیدایش این امور جزیی را نمی توان اتفاقی و محصول نصادف دانست. ا

لقد نظریه دی مقراطیس: [در اینجا به ایراد مهمی که از کلام شیخ الرئیس استفاده

ا. راک درسهای الهیات شفارج ارص ۲۰۹ و ۲۰۰

## مى شود، اشاره مركنيم:

اگر پیدایش خورشید و زمین و دیگر اصولی که ما در عالم مشاهده میکنیم، در اثر اجتماع اتفاق درات ریز باشد، بقای آنها نمی تواند دوام داشه باشد. زبرا هسانگر نه که آن درات ریز یک دفعه اجتماع کردند و از اجتماع آنها خورشید و زمین و ... به و جود آمد، باید یک دفعه هم از یک دیگر جدا شوند، در حالی که ما با عالمی مواجه هستیم که از یک نظام استوار و متعن برخور دار است. این نشان می دهد که یک طبیعت ثابتی حکمفر ماست. جرا که اگر صرفاً تعداد زیادی درات دور هم جمع شده باشند و هیچ عاملی نباشد که آنها را با هم پیوند دهد، محال است آنها همین طور باقی بمانند. ا

# نظرية انباذقلس (امپدكلس) ٢

الا به انباذقلس نسبت داده شده است که پیدایش «اجرام اسطقسی» ای هنی چیزهایی که از ترکیب عناصر بهم به و جود می آیند. افغاقی است. (به عقیدهٔ او اصل حصول علم به اتفاق نیست: یعنی عناصر و طبایع اولیه ه اتفاق به و جود نیاعدهاند.

ال راك: طبيعيات شفاه فعاله للحسنان قديل حهام دهم.

2 - Empedacies

۳. شیخ الرئیس در میمینت شنهٔ این مشروه را از وی نقل کو ده است. از رک: فیمیل سیپردهم و چاپراهم از معاله مختلف:

۹ «اسطفس» والره برنائي است به معالى ديسيط تواا و مفصوره از آن آخرين جزيي است كه از تعطيل مرابات سه دست ميآبد و خود از جراي ديكوي نشكيل نشاده است. اين اجراي اوليه از آن جهس كه از معميل مركبت به دست ميآبده اسطفس شعيده بيكون سيباره و عادره دست ميآبيد اسطفس شعيده بيكون سيباره و عادره دام و شوند و مفصول از و جرام اسطفسي «مراباتي است، كه از اس جزاي اوليه تشكيل شده و محصول تركيب آنها مي شده.

نه به عنماه انبادفلس معاصر اولیه ر طبایع اولیهٔ پسیمهٔ عیاریند از: آن، خاک، صواع آنتش و هستهٔ انسیای دیگار. - از برتبیات مختاب این حهار شاصر، که چهار طبع معتلف داران، به وجود آمدهاند. (و ک: پــان قرحای اصول. - هشت، و روش رفانیسچ، ج ۳. ص ۲۳۷. ولی پس از به و جود آمدن عناصر، آن چه از ترکیب عدصر به و جود :مده است ..مانند معدنیات، گیادان. حبوانات و انسان به عظور اتفاقی یبدید آسده انبده سرخلاف فی مقراطیس که تکون این مرکبات را از روی قصد و هندف می دانست. به اعتقد انباذ قلس از اجتماع و ترکیب عناصر اولیه، مرکبات گوناگون و متنوعی در طول زمانی بسیار طولانی پدید آمده است. از میان این مرکبات، دسته ای از آنها که صلاحیت بقا و تناسل داشته اند. باقی ماننده و به حیات خود ادامه داده اند و آن دسته که صلاحیت بقا و تناسل داشته اند. منقرض و نابود گشته اند.

إمثالاً در مورد دندازهای ثنایا ما می گوییم: این دندانها برای این نیز شدهاند که ببرند و قطع کنند و دندازهای کرسی برای این پهن شدهاند که نرم کنند. می گوییم: طبیعت این دندازها را برای همین کار به این صورت ساخته است. یعنی این اثری که بر دندازهای دندازهای آسیا بار است. که متناسب با ساختمان ایس دندازهای این هدف و غایت این جور ساخته شدهاند.

اما انباهٔ قلس می گوید: از میان حیوانانی که با دندان همای گوناگون و معتوعی پدید آمدهاند. تنها آن دسته از حیوانات که دندان همیشان برای به قا و ادامهٔ حیات مناسب بوده و به وسیلهٔ آن می تواند تند غذای مورد نیاز شان را خوب بجوند، بناقی مانده اند و بفیه منقرض شده اند. بس این طور نیست که دست طبیعت با قصاد و هدف این دندان ها را به این شکل در آورده باشد. در مورد سایر اعضا نیز امر برهمین منوان است. ا

انباذقاس و پیروانش برای انبات ماعای خوبش استدلالهایی اوردهاند. کمه در ذیل به بررسی آنها میپردازیم.

امن طال را شیخ الرئیس برای نبیین طرحهٔ البادطین بیان کوده است. او ۲۰ طبعیات طعد طالهٔ نخیاری، فاصل جوار دهمان.

## أدلة انباذقلس بر اتفاقي بودن پيدايش مركبات

[14] دلیل نخست: [فاعل درصورتی در کار خود غایت و همدف دارد، که آبتدا غایت را الصور کند و آنگاه در مورد سود و زیبان و مصلحت و مفسدهٔ آن فکر و اندیشه و تروی نماید و سرانجام اگر آن راسودمند و مطابق با مصلحت تشخیص داد، فعلی را که به آن منتهی می گردد. از جام دهد. پس غایت داشتن فاعل در فعلش مشروط به آن است که فاعل از فکر و اندیشه بهرهمند باشد. اما] طبیعت فاقد فکر و اندیشه است؛ پس چگونه می اواند گفت: طبیعت [در افعال خود هدف دارد و] فعل خود را برای وصول به غایت انجام می دهد؟

[۹] بررسی دلیل نخست: در پاسخ به این دلیل حکما گفته الد: این فکر و اندیشه نیست که فعل را فایت دار می کند. انقش فکر و اندیشه تنها متمایز ساختن فعن از سایر افعال و معین کردن آن است و آنگاه [که فعل تعین بافت و از فاعل صادر گشت،] غایت ذاتاً و بدون نیاز به جعل جاعل، بر فعل متر تب می گردد. [جاعل غایت همان جاعل فعل است و لذا وجودش به همان جاعل فعل است، چرا که غایت لازمهٔ ذاتی فعل فاعل است و لذا وجودش به جاعل مستقل، که به گمان مستدل همان فکر و الدیشه است، نیاز ندارد.] بنابراین، منشأ نیاز مندی به إعمال فکر و اندیشه داندیشهای که به فعل تعین می دهد دهمان تعدد و تنوع انگیزه ها و عوامل بازدار نده است [زیرا این امور باعث می شود که فاعل، خود را با افعال گوناگوئی رو به رو بیبند، که هر یک امکان صدور و حتی مقتضی صدور از وی دارند. از و اگر این تعدد و تنوع در انگیزه ها و عوامل بازدار نده نبود.

۲. خابت داشتن طبیعت ، ۱ ور معاندت که توجه به جبری دارد که آن جبر کسال آن می باشد. گویا جبان آن کمال که هنوز رصود بداره و اربچه الباز طبیعت دارد جاب و انجذابی موجود است. گویا ان کمال از جبار طبیعت دارد صویر خود می کشد. گویا ان کمال از جبار طبیعت فاکر می داشت، از سویر خود می کشد. آری، اگر طبیعت فاکر می داشت، از خود آگاه می باشد.

فاعل نیازی به فکر و اندبشه نداشت.

شاهد این مدعا افعالی است که از روی ملکه صادر می گردد. کسی که سخنرانی می کند. [جون ملکهٔ سخن گفتن دارد،]بدون هیچ فکر و تأملی حروف را یکی پس از دیگری، با هیئتهای خاص هر یک از آنها، بر زبان می راند و اگر بخواهد دربارهٔ انتخاب هر حرف و چگونگی ادای آن فکر و تأمل کند، متحیر گشته و از سخن گفتن باز خواهد ماند. هم چئین صاحبان جزف و صناعات در حرفهٔ خاص خود [نبازی به فکر و اندیشه ندارند، بنکه [گر بخواهند با فکر و تأمل به کار خود بیردازند، سرگردان گشته و از کار باز خواهند ماند.

[ • 1] [حاصل آنکه: درجایی نیاز به فکر و نامل است که فعن تعین نداشته باشد. بلکه افعال گو ناگون به طور یک سان از فاعل امکان صدور داشته باشد. اما اگر فعل به واسطهٔ ملکه، و یا چبزی مانند آن، تعین یافته باشد، صدور آن از فاعل نیازمند فکر و تأمل نخواهد بود. طبیعت نیز، چون فعل فی نفسه برایش تعین دارد ا، نیاز به فکر و تأمل ندارد.]

دلیل دوم: در نظام طبیعت انواع گوناگونی از تباهی و مرگ و اقسام متعددی از شز و بدی و جود دارد، که در یک نظام شابت در یسی عملل و اسماب خماصی به طور تخلف دایدی ظهور می یابند. بی شک نسی توان گفت این امور مقصود طبیعت است [، زیرا طبیعت، بر فرض غایت داشتن، در پی کمال خمود می باشد و ایس فسادها، تباهی ها و مرگ ها را نمی نوان کمال طبیعت دانست، ایلکه اینها اموری است که در شرایط خاص به طور ضروری بر ماده مترتب می گردد. ۲ [و از آن جا که نمی توان میان

تفاوات میان موجودات جاندار و بی حان در همین است که موجود بی جان قعبلی مشخص و بر یک منوال بوده و یک واخت میباشد. برخلاف موجود جان دار که اعمال منتوع و گرفاگولی از آن امکان صفور دارد.

۷. يعني عوامل بيروني و شرايط محرجي، طبعت شيء را وادار ميكند به سمت خاصي برود، نه أناكه طبيعت شيء

افعال طبیعت تفصیل داده و بارهای از آنها را غایت، ند و پارهای دیگر را بدون غایت دانست، إباید در مورد انواع خبر و منافعی که بر فعل طبیعت مترتب می گردد، نیز به هسین صور ت حکم کرد [، یعنی آن را معاول تصادف و اتفاق دانست. بدین صور ت که ماده در شرایطی قرار گرفته است که به ناچار چنین عمل کرده است. إبدون آنکه طبیعت قصد تاسی داشته باشد و یا آنکه انگیزهٔ خاصی و جود داشنه باشد که آن را طبیعت قصد تاسی داشته باشد که آن را بدان سمت سوق دهد.

ابه بیانی دیگر اگر طبعت در فعل خود غایت داشت، نیاید نباهی ها و مرگاها و شرور در عالم و جرد داشته باشد، در حالی که چنین اموری در طبیعت فراوان رخ می دهد. بدیراین، طبیعت در فعل خود غایت ندارد و تراتب مصالح بر پارهای از افعال آن، انفاقی و تسادقی است. [

پررسی دلیل دوم: [شرور به طور کلی بر دو دستهاند: دستهای امور عدمی اند؛ مانند کوری، کری، سرگ و اقص عضو ، این دسته از شرور دراثو نوسیدن فاعل های طبیعی به غایات خود پدید می آیند. قسم دیگر امور و جودی می باشند: مااند حبوانات در ناده که وجودشان برای انسان شرا است. این دسته از شرور خودشان غایت برای طبیعت به قسمار می روند.]

111 درمورد [دسته نخست. یعنی شروری که دراش ستوقف شدن حرکت فاعل های طبیعی و نرسیدن آنها به غلیت های خود پدید می آیند، باید گفت: [پیدایش این قبیل شرور هیچ منافانی با غایت مند بودن طبیعت ندارد، زیر استوجه بودن طبیعت به سوی بک غایت، مستلزم آن نیست که طبیعت حتماً به آن غایت به سد [، طبیعت به سکن است طبیعت رو به سوی کمال خود در حرکت باشد، اما دراش و جود عامل معارض از حرکت باز ماند و به غایت خویش واصل نگردد. [در بحث از الفعال

م خود به خود سوحه مقصدي پاشنده ميزاً حرارت آفتاب موجب سيآبر ده که کار پومرده شيود انه آن"ه فيرعت کتل. - طالب رخه اهان پؤمردکي ماشند.

باطل؛ در این باره گفت و گو شد. | در آنجا گفتیم که تحقق نیافتن غایتِ مطلوب در این موارد. به خاطر تحقق نیافتن فعلی است که به آن غایت منبهی میگردد. |

إحاصل آزاكه امورى ازقبين نقص عضو در نوزاد. سقط جنين، خشكاشدن نهال و مننند آن، به خاطر آن است كه درائر وجود موانع و عوامل معارض، حركت طبيعت به سوى كمال و خير به طور كاس نحقل نبافته است، نه آن كه همه شرايط فراهم بوده و مع ذلك طبيعت، جنين را ناقص ساخنه و يا مثلاً طبيعت نهال. با وجود همه شرايط براى رشد ان، آن را خشك كرده باشد. در يك، كلمه: در ابن موارد ماده در وضعيتى است كه قابدت دريافت صورت كامل را ندارد.]

[۱۲] و اما در مورد [قسم دوم، یعنی] آنچه از قبیل غایاتی است که شرّ می باشد و براساس یک نظم ثابت و همیشگی پدید می آید، باید گفت: اینها [غابات] اموری هستند که خیر آنها بر شرّ شان غلبه دارد [و طبیعت اؤلاً و بالذات جنبه خیربودن آنها را در نظر دارد، اما چون آن خیرها ملازم با یک سری شرور است، آن شرور نبز ثانیاً و بالتبع مقصود طبیعت می باشد. بدیراین، آاین قبیل شرور، غابات به قصد ثانی اند و غیات به قصد ثانی اند و خیات به قصد شده در می باشد. در بخواهیم گفت.

[۱۳] داستان طبیعت در افعالی که به این شرور منتهی می گردد، داستان ا جاری است که می خواهد از چوب دری بسازد؛ پس شروع می کند به تراشیدن و ازه کردن و آنگه قطعات چوب دایه هم منصل می کند و در را می سازد. ولی چون لازمه ضروری ساخته شدن در آن است که مقداری از چوب، دراش تراشیدن ها و ازه کردن های او ابه صورت خاک ازه و تنگه های بی مصرف درآید و اضیع گردد، نجار آن را هم فصد کرده است، ما به قصد ثانی و به تبع اراده ساختن در ایعنی فصد اولی نجار آن است که در بسازد، نه آنکه چوب یک پرچه را به صورت خاک ازه و تنگههای شیرقابل استفاده در آورد اما جون ساختن در مستلزم آن است که مقداری از چوب ضایع گردد

و به صورت خاکاره درآید، قهراً ضایعکردن مقداری از چوب نیز مقصود او خواهد بود، اما به قصد ثانی و به نبع ارادهٔ ساختن در. ا

[۱۴] دلیل سوم: [اگر هر طبیعتی دارای غایتی است و به سوی هدف خیاصی متوجه می باشد، باید از هر طبیعت یک نوع فعل که در جهت آن غایت خاص است، صدور یابد، در حالی که می بینیم اطبیعت واحد افعال گوناگیون و متنوعی انجام می دهد [و آنار مختلفی از آن صدور می یابد.] مانند حرارت و گرما که موم عسل را نرم، نمک را سفت، چهرهٔ رخت شو را سیاه و پارچه را سفید می کند. [نور خورشید، با آنکه نور واحدی است و از یک طبیعت برخوردار است، در هر یک ازاین موارد اثر خاصی دارد. این نشان می دهد که طبیعت آن به سوی هدف و غایت خاصی توجه ندارد.]

101 بررسی دلیل سوم: در باسخ به این دلیل گفته اند: از طبیعت و احد تنها یک نوع فعل صدور می باید و آن فعل یک غایت بیشتر ندارد. [مثلاً حرارت تنها اثرش آن است که شیء مجاور خود را گرم می کند و آن را شبیه خود می سازد. [و اما تر نب آثار گوناگون بر فعل طبیعت [به سبب وجود عامل ها و مانع های متعدد و گوناگون است. تقارل این عوامل و موانع بیرونی است که موجب می گردد آثار گوناگونی بر فعل طبیعت متر تب گردد. بنابراین، تر تب آثار گوناگون بر فعل طبیعت ال توابع ضروری عرامل و موانع متنوع و مختلفی است که مقارن با فعل طبیعت ال توابع ضروری عرامل و موانع متنوع و مختلفی است که مقارن با فعل می باشند.

#### حاصل سخن

الای از تمام آنچه بیان شد این نتیجه به دست آمدیه: غابتهایی که بر افعال فاعلها مترتب میگردد، غایتهای ذاتمی و دائمی برای علتهای حقیقی خود

۱. پایر آنچه در بحث از کیفیات محسوس گذشت که فعل این کیفیات شبیه سازی است. (ر.ک: مرحلهٔ دهم، فصل دوازدهمی).

می باشند و اثر هایی که به ندرت بر فعل فاعلی مترتب می گردند و امور اتفاقی نامیده می شوند، در واقع غایتهای بالعرض اند که به غیر اسباب حقیقی خود نسبت داده شده اند. و اگر همان امور نادر و اقلی به علتهای حقیقی خود نسبت داده شوند، دائمی و همیشگی خواهند بود. [و چون ترتب غایات ذاتی بر عنتهای حقیقی آنها همیشگی و تنعلف ناپذیر است:) پس به ناچار باید بپذیریم که میان آن غایات و علت هاعلی حقیقی آنها یک رابطهٔ وجودی برقرار می باشد.

[۱۷] و اگر علی رغم دائمی بودن تر تب این غایات بر فاعل های آنها باز هم جایی برای تردید در ارتباط میان این غایت ها و آن فاعل ها باقی بماند و بتوان در آن شک کرد، باید در مورد ارتباط فعل با فاعل نیز بتوان شک و تردید کرد. از ابن روست که بسیاری از قائلان به انفاق علت فاعلی را نیز، مانند علت غایی، انکار کرده و علت را منحصر در علت مادی دانسته اند. ما در بحث از «علت فاعلی» در این باره گفت و گو کردیم [و به اثبات رساندیم که هیچ موجود ممکنی از علت فاعلی بی نیاز نیست.!

# في العلَّة الماديّة و الصوريّة

[1] قد عرفت أنّ الأنواع التي لها كسال بالقوّة لا تخلو في جوهر ذاتها من جوهر يقبل فعليّة كسالاتها الأولى و الثانية من الصور و الأعراض، فإن كانت حيثيّته حيثيّة القوّة من جهة و حيثيّة النعليّة من جهة كالجسم الذي هو بالفعل من جهة جسسيّته، و بالقوّة من جهة الصور والأعراض اللاحقة لجسميّته، سمّي مادّة ثانية، و إن كانت حيثيّته حشيّة القوّة محضاً، و هو الذي ينتهي إليه المادّة الثانية بالتحليل، و هو الذي بالقوّة من كلل جهة إلا جهة كونه بالقوّة من كل جهة. سمّى هيولي و مادّة أولى،

[7] وللمادّة علَيْةُ بالنسبة إلى النوع المادّيّ المركّب منها و من الصورة، لشوقّف وجوده عليها توقّفاً ضروريّ، فهي بما أنّها جزء للمركّب علّة له، و بالنسبة إلى الجمز، الآخر الذي يقبله ــ أعني الصورة ــ مادّةُ لها و معلولة لها، لما تقدّم أنّ الصورة شريكة العائمة للمائة.

[7] وقد حصر جسع من الطبيعيين العليّة في المادّة فقط. منكرين للمعلل الشلات
 الأخر.

[۴] ويدفعه أوّلاً أنّ المادّة حيثيّة ذاتها القوّة و الفيول. و لازمها الفقدان. و مــن الضروريّ أنّه لا يكني لإعطاء الفعليّة و إيجادها الملازم للوجدان. فلا مبفى للفعليّه إلّا أن توجد من غير علّة، و هو محال [3] وثانياً أنّد قد تقدّم أنّ الشيء ما لم يجب لم يرجد، و إذكانت العادّة شأنبه الإمكان و القبول. فهى لا تصلح لأن يستند إليها هنذا الوجنوب المنتزع من وجنود المعلول، و حقيقته الضرورة و النزوم و عدم الانفكاك، فورا، انسادّة أمرٌ لامحالة يستند إليه وجوب المعلول و وجوده و هو العلّة الفاعليّة المفيضة لوجود المعلول.

إقرا وثنائناً أنَّ السادة ذات طبيعة واحدة لا تؤثّر إن أنرّت إلا أثراً واحداً متشابهاً. و فد سلموا ذلك. و لازمه رجوع ما للأشياء من الاختلاف إلى ساللمادة من صفة الوحدة ذاتاً و صفةً. و هو كون كلّ شيءٍ عين كلّ شيءٍ و ضرورة العقل تُبطله.

[٧] وأمّا العلّة الصوريّة فهي الصورة ـ بسعنى ما به الشيء هو مد هو يالفعل ـ بالنسبة إلى الشيء السركب منها و من المادّة، لضرورة أنّ للمركّب توقّفاً عليها. و أمّا الصورة بالنسبة إلى المادّة فليست علّة صوريّةً لها. لعدم كون المادّة مركّبة منها و من غيرها مفتقرة إليها في ذاتها، بل هي محتاجة إليها في تحصّلها الخارج من ذاتها، و لذا كنت الصورة شريكة العنّة باللسبة إليها و محصّلةً لهاكما تقدّم بيانه.

[٨] واعلم أنّ الصورة السحصلة للمادّة ربماكات جزء من المادّة بالنسبة إلى صورة الاحقة ولذا ينتسب ماكان لها من الأفعال و الآثار نظراً إلى كونه صورة محصّلة للمادة \_ إلى الصورة التي صارت جزء من المادّة بالنسبة إليها كالنبات مثلاً، فإنّ الصورة النباتيّة صورة محصّلة للمادّة النائية التي هي الجسم لها أثار فعليّة هي آثار الجسميّة و النباتيّة. ثمّ إذا لحقّت به صورة الحيوانكات الصورة النباتيّة جزء من مادّتها، وملكت الصورة الحيوانيّة ماكان له من الأفعال والآثار الخاصّة، وهكذا كلّما لحقت بالمركّب صورة جديدة عادت الصور السابقة عليها أجزاء من المادّة الثانية، وملكت الصورة الجديدة ماكان للمصور السابقة من الأفعال والآثار، وقد تقدم أنّ الصورة الأخيرة تمام حقيقة النوع

[٩] واعلم أيضاً أنّ التركيب بين انهادة و الصورة ليس بانضمامي كما ينسب إلى الجمهور، بل تركيبٌ اتّحاديٌ كما يقضي به اجتماع المبهم و المحصّل، و القوّة و الفعل. و لولا ذلك لم يكن التركيب حقيقيًا و لا حصل نوعٌ جديد له آثار خاصة.

### علت مادي و صوري

[1] مادة اولی و مادة ثانیه: پیش از این دانستیم انواعی که دارای کمال بالقوه میباشند او به گونهای هستند که می توانند صفت وجودی جدیدی را واجد گردند.] در نهاد و صمیم ذات خود جو هری دارند که فعلیت کمالات اولی و کمالات ثانوی آن نوع را می پذیرد. کمالات اولی همان صورت های نوعی است، اکه مکمّل جو هر شیء بوده و قوام ماهیت شیء به آن میباشد] و کمالات ثانوی اعراض است: (که بیرون از جوهر شیء میباشد.)

حال، اگر حیثیت آن جوهر از یک جهت، حیثیت قوه و از جهت دیگر، حبییت فعلیت باشد [؛ یعنی اگر جوهری که قبول کنندهٔ کنمالات اولی و ثانوی آن نوع مفروض است، خودش دارای دو حیثیت باشد: یکی حیثیت قبول و انفعال و دیگری حیثیت فعنیت] مانند جسم که از جهت جسم برودنش بالفعل است و از جهت صورتها و اعراضی که به جسمیت آن مناحق میگردد، با انقوه میباشد دور ایس صورت آن جوهر را مادهٔ ثانی مینامند. [مثلاً تجسمه مادهٔ ثانی آهن است، زیرا کمالات اولی و ثانی آهن را می بذیرد و از طرفی خودش، هم حیثیت فعلیت دارد و

١ ر.ك: فعمل بنجم از مرحلة ششيم

هم حيثيت قوه.}

و اگر حیثیت آن جوهر حیثیت فوهٔ محض بوده [و فاقد هرگونه فعلیتی باشد] آن راهبولا و مادهٔ اولی می نامند. هیولا همان چیزی است که تحلیل مادهٔ ثانی به آن منتهی میگردد و همان چیزی است که از هر جمهت بمالفوه است، مگر از جمهت اسالفوه بودنشی از هر جهت.

[۲] اثبات علت مادی ماده [اعم از ماده اولی و ماده ثانیه و اسبت به نوع مادی ای که از ترکیب آن ماده به صورت تشکیل می شود، علّب مادی می باشد [۹ مثلاً هیولا علّت مادی جسم است و جسم نیز علت مادی آهن است. آزیرا وجود نوع مادی ضرورناً وابسته و متوقف بر ماده است و بدون ماده وجودش ناممکن می باشد. [این و الستکی و توقف کل بر هریک از اجزائش است. و جود کل مرکب از جند جزء وابستگی و توقف کل بر هریک از اجزائش است. و جود کل مرکب از جند جزء وابسته به وجود هریک از اجزائش است و بدون آنها وجودش ناممکن می باشد. از طرفی، علّت عبارت است از: «چیزی که طرف وابستگی شیء دیگر است و وجود آن شیء متوقف برآن می باشد. پس ماده، علت نوع مادی مرکب از آن ماده و صورت خواهد بود. این نوع علت را «علت مادی» مینامند. [

بنابراین، ماده از آن جنهت که جزئی از یک مرکب است، علّت آن مرکب می بنشد. و اما ماده نسبت به جزء دیگر مرکب، که ماده آن را در خود می پذیرد و قبول می کند، یعنی نسبت به صورت، (علت نیست، بلکه] «مادّه» آن و معلول آن می باشد، زر را صورت ـ چنان که گذشت ( ـشریک علت فاعلی ماده است.

[حاصل آنکه: جو هری که قبولکنندهٔ کمالات اولی و ثانوی نوع است، نسبت به خود آن نوع «عنت مادی» و نسبت به جز ، دیگر آن نوع که فعلیت نوع بـه آن است: «ماده» می باشد.[

۱ رکا: قصل ششم ز موجعه ششم.

#### سه دلیل بر عدم انحصار علت، در علت مادی

[٣] گروهی از دانشمندان طبیعی اکه گرایش به ماده داشته و منکو هاورای مده می باشند. از علیت را متحصر در ماده دانسنهاند و علتهای سنه گذفه دیگیر را انکال کرده اند. ایدا متقاد این دانشهندان صورتهای نوعی گوناکون معلول خو د ماده است و علت فاعلی ای در و رای ماده وجود ندار دکه افاضه کننده آن صورتها بر ماده باشد: هم چنین مده غایت و هدفی در کار خود ندارد و نذارد و نذارد کا غلی نیر وجود ندارد.)

[۴] اما این پندار نادرست است او می توان ماده را علت به وج ود آورنده و افاضه کنندهٔ صورت همای نوعی دانست برای اثبات این مدعا و ابطال پندار این گروه از مادی گرایان. سه دلین می توان افامه کرد: |

دلیل نخست: حبثبت ذاتی ماده ه سان حبثیت قوّه، قبول و پذیرش است، که ملاوم با فقدان و نداری است ا دربرا جبوی می تواند چیز دیگری را در خو د بپذیر د که ان را ذات با نقدان و برد اضح است که جنبن موجودی برای اقاضه و ایجاد فعلیت (سصورت های نوعی اکافی نبست. چرا که افاضه و ایجاد ملازم با و جدان و دارایی است او فاقا، شیء نمی تواند معملی آن باشد، ) بنابراین ا اگر به ماده اکتفا کرده و هر عملت دیگری غیر از آن را انکار نماییم. ) چارهای نبست جو آنکه بگوییم فعلیت بدون علت به وجود اداره و این محال است.

[14] دلیل دوم: پیش از این به اثبات رسیدا که شیء تنا وجود بر ایش واجب و ضروری نگر دد. موجود نمی شود. و از طرفی، شأن ماده امکان و قبول است ( بیعنی اسبت مقبول به قابل نسبت امکانی است و رابطهٔ میان ماده و کمالات لاحق به آن، امکان بالفیاس است. زیرا ماده فی نفسه به گونه ای است که می تواند همراه با فعلیت

موردنظر باشد و می تواند بدون آن باشد. ] از این رو وجویی که از وجود معلول انتزاع می گردد و حقیقتش همان صرورت وجود، لزوم وجود و جدانشدن از وجود است، جنین و جویی را نمی بوان به ماده نسبت داد و عاده برای اعطای این وجوب به معلول شایستگی ندارد. بنابراین، در پس ماده شیء دیگری است که وجوب و وجود معلول مستند به آن می باشد و آن شیء همان علت فاعلی است، که وجود معلول را اه اضه می کناد.

[2] دلیل سوم: ماده دارای بک طبیعت واحد است و بر فرض که بسوانند اتری داشته باشد از آن اثر لزرماً واحد و در همهٔ موارد همانند خواهد بود [، زیرا سنخیت مبان علت و معلول امرین ضروری است و به همین داین از علت واحد جر معلول واحد امکان صدور ندارد. [و این قاعدهای است که این گروه از دانشمندان طبیعی نیز آن را بذیر فتهاند.

[بنابراین، اگر علت را متحصر در ۱۹۰۰ مادی بدانیم و کمالات و جودی گوناگون را اعم از صورتها و اعراض، به ماده استناد دهیم، الازمهاش آن است که تفاوتها و گوناگونی های موجود در اثنیا به مناده ای که دارای یک ذات و یک صنفت آاست، دارگردد و این بدان معنا است که همهٔ اثنیا عین یک دیگرند و جنین چیزی به حکم ضروری عقل باطل می باشد.

ا توضیح این که: با توجه به لزوم سنخیت میان علت و معلول و امتناع صدور کثیر از واحل اگر همهٔ اشیای متنوع و گوناگون. معلول ماده بوده و از ان ناشی شده باشند. لازمهاش آن است که همهٔ اشیا در ذات و صفت واحد باشند؛ یعنی هسهٔ اشیا عین یک دیگر باشند و به دیکر سحن: کثیر در عین حال که کثر است و احد باشد!]

۱ بعلی با چنتم پوشنی از اناچه در هلیل اول و دوم بهدنیات رسید. که ماده آمیتواند سنشاً همیج شوق ملائند ر - شایستکی با را مدارد که به معلول و خود را رجود میشهند. ۲. آن صفت واصد همدن ویزکی قبول و پذیرش است.

[۷] اثبات علت صوری: صورت. بعنی آن چه ملاک فعلیت شیء است و حبثیت فعلیت آن را تشکیل می دهد نسبت به آن چه از ترکیب آن صورت با ماده به وجود می آید، اعلت صوری، می باشد. زیرا آن مرکب [در ذات خود] متوفف و وابسته به آن صورت می باشد [، از باب توقف کل برجزء، از طرفی، علیت و معلولیت همان رابطهٔ توقف و وابستگی یک شیء به شیء دیگر است.]

رابطهٔ صورت با ماده: صورت نسبت به ماده، علّ صوری آن به شمار نمی رود، زیرا مادهٔ مرکب از صورت با ماده؛ طیرا آن نیست و در ذات خود نیاز به صورت ندارد، بلکه در تحصلش که امری بیرون از ذاتش است، نیاز مند آن میباشد. از ایس رو، صورت را نسبت به ماده باید شریک فاعلی و تحصل بخش ماده به شمار آورد: چنانکه پیش از ایر سان شد.

[توضیح این که: علت صوری بودن هالف ه نسبت به «به منوط به دو امس است: ۱ مان که وجود «به متوقف و وابسته به وجود «الف باشد و بدون آن تحققش امکان پذیر نباشد. ۲ مان که «الف» جزء صوری «به را تشکیل دهد و مقوّم ذات و ماهیت «به باشد. آدر مورد صورت و ماده اگرچه امر نخست تحقق دارد: زیرا وجود ماهیت «بدون صورت امکان پذیر نیست. اما شرط دوم تحقق ندارد، زیرا صورت جزء صوری ماده نبوده و مقوّم ذات و ماهیت آن نمی باشد، بلکه نسبت به ماده شریک علت فاعلی به توسط آن، وجود و تحصّل ماده را افاده می کند؛ و وجود و تحصّل ماده را افاده می کند؛ و وجود و تحصّل ماده را افاده می کند؛ و وجود و آمری است بیرون از ماهیت و زاید بر آن. [

۸. مقسود از شيء خصوص جسم پا اتواع گوناگونش است و شامل مفارقات نمي کردد، چرا که فعلیت مقارقات عین ذات آنهاست و علت صوری برای آنها به شمار نمی رود.

٧. و. ك: قصلي ششم از موسلة ششم.

۳. و از این روست که علت صوری و همچنین علت مادی را ااعلق قوامه و اعلق داخلی: میقامند (ر.ک. فصل دوم از مرحدهٔ هماشی)

## صورت اخیر شیء مالک همهٔ اثار أن است

[۸] باید دانست که گاهی صورتِ تحصیل دهنده به ماده. خودش. جزئی از ماده برای صورت جدیدی می گرده که [در اثر حرکت جوهری شیء]بدان لاحق می شود [و در این هنگام صورت نخستین فعلیت خویش را از دست می دهد.] از این رو آثاری که تاکنون به صورت نخستین به سبب آن که صورتِ تحصل بخش به ماده بوده است داده می شد. اکنون به عصورت حدید. که صورت نخستین جزئی از مادهٔ آن گشته است، نسبت داده می شود.

به عنوان مثال، جسم نامی [، همانند نطفه که در آغاز تکون فقط از حیات نباتی برخورداد است، ایک صورت نبانی دارد که به سده ثنی آن، یعنی جسم، تحصل می دهد و مانک همه آثار آن، اعم از آن رجسمی و نباتی، می باشد. حال اگر به آن جسم نامی [در اثر حرکت جوهری اشتدادی اش] صورت حیوانی بپیوندد، صورت نباتی جزئی از ماده صورت حبوانی گشته و صورت حیوانی مالک همهٔ افعال و آثار ویژهٔ آن خواهد شد و امر بر همین منوال ادامه می باید: هرگاه بر شیء مرکب از ماده و صورت، صورت جدید صورت جدید می گردند و صورت جدید می گردند و صورت جدید می گردند و صورت جدید شیء است. ا

[ توضيح مطلب آن است كه بنابر نظر صدرالمتألهين و پيروان وي، ازجمنه حضرت مؤلف درضوان الله عليهم در يك مركب حقيقي، فعليتهاي متعدد نسي تواند وجود داشته باشدا، زيرا تعدد فعليتها موجب مي كردد يك شي، در عين

الدراقة فصار ششم از مرحلة ينجم

٣. ر كه قصل بهم از مرحلة نهم. در أنحا حضرت مؤلف؛ مينو مايلة بن فيالقسم الاول و هوالحاركة الضولية،

حال که یک شمی، است، چند شمی، باشد از این رو، در حرکت های جو هری اشتدادی، که صور آید، صورت پیشین که صور آید، صورت پیشین با آمدن صورت جدید با آمدن صورت جدید معادهٔ صورت جدید میگردد. و از این رو، همهٔ آثاری که از مرکب صدور سی باید، به صورت اخیر آن. که تنه فعلیت آن است. نسبت داده می شود و آن صورت بالک همهٔ آثار خواهد بود. ا

### نحوة تركيب ميان مادد و صورت

[ ۹ ] همچنین باید دانست که از کیب میان ماده و صور ت. برخلاف آنچه به غالب حکیمان نسبت داده شده، ترکیب انضمامي نیست، بلکه ترکیب اتحادی است. (پس چنین نیست که ماده و صورت درخارج دو شیء با دو و جود باشند که به یک دیگر ضمیمه گشته و از انضمام آنها به یک دیگر شیء ثالتی پذید آمده باشد. بلکه آشها با یک دیگر متحد بوده و موجود به یک وجود می باشند. دو دلیل برای انهات این مدعا می نوان اقامه کرد. (

دلیل نخست: اجتماع ماده با صورت، از قبیل اجتماع یک امر میهم (که ه یچگونه تحصلی از خود ندارد) با امری است که [علاوه بر آنکه خودش متحصل است،] به غیر خود نیز تحصل میدهند و اجتماع آن دو با یک دیگر از نوع اجتماع قوه با قبعل میباشد. (و اجتماع امری که ایهام محفل بوده و هیچ تعینی از خود ندارد و نیز فوه صرف بوده و هیچ تعینی از خود ندارد و نیز فوه صرف بوده و هیچ نعیتی از از خود ندارد و نیز فوه نیز تحصل دهنده به غیر و دارای نعیت است. جز در بر توی اتحاد آنها با یک دیگر امکان پذیر نیست.]

م المدة الاولى موصوح المدورة الأولى ميكومية معاصر ضرفين والقائمة البدون الليسي يعلمانيس و الاوطاقات. كول مئة العبورة الاولى عمروم من موضوعية الشيورة كالبنة، بل الموضوع لها موالمادة الاولى و السورة الاولى استأدر اساده الاولى من المقارشات و السورة الثامة في حذه بمرتبة هي فعلية الموع، والها الاثار المتربية اللاحكم، اطالع علية والاقطية الاواجاء وعلى عملية العاورة الشية.

دلیل دوم: اگر ترکیب میان ماده و صورت اتحادی نباشد. ترکیب آنها حقیقی نبوده و از مجموع آنها یک نوع جدید. با آثار ویژه خود، به دست نخواهد آمد. [در حالی که ترکیب میان آنها حقیقی است و از اجتماع آنها یک نوع جدید به وجود می آید، که داران آثار خاصی است. که غیر از آثار تک نک اجزا و نیز غیر از مجموع آنار اجزا می باشد.]

#### الفصل الخامس عشر

# في العلَّة الجسمانيَّة

[1] العلل الجسمائية متناهية أثراً عدداً و صداً و شدداً. لأن الأنواع الجسمائية متحركة بجواهرها و أعراضها. فما لها من الطبائع و القوى الفقالة منحلة منقسمة إلى أيعاض. كلَّ منها محفوف بالعدمين: السابق واللاحق، محدود داتاً و أثراً. و أيضاً العلل الجسمائية لا تفعل إلا مع وضع خاص بينها و بين المادة السنفعلة. قالوا: لأنها لشا احتاجت إلى السادة في وجودها احتاجت اليها في إيجادها الذي هو قرع وجودها. وحاجتها إلى المادة في إيجادها هو أن يحصل لها بسبب المادة وضع خاص مع معلولها، و لذاكان للقرب و البعد و الأوضاع الخاصة دخل في كينية تأثير العلل الجسمائية.

#### فصل بانزدهم

#### علت جسماني

[1] [مقصود از عنتهای جسمانی صورتهای نوعیِ منطبع در جسم است، که چون منطبع در جسم میباشند، جسمانی خوانده شدهاند. در این فصل دو حکسم از احکام علتهای جسمانی بیان میگردد:]

#### أثار علتهاي جسماني متناهي است

آثار علتهای جسمانی از جهت تعداد، مدت و شدت متناهی و محدود می باشد. ایعنی تعداد آثار و افعالی که از یک علت جسمانی صدور می یابد، امکان ندارد بی نهایت باشد و نیز علت جسمانی نمی تواند اثری از خود بروز دهد که عسمرش نامحدود باشد؛ هم چنین نمی تواند فعل داشته باشد که شدید تر از آن قبابل تنصور نباشد؛ به عبارت دیگر: در کمترین زمان انجام یابد.]

۱. در امن جا ذکر این نوضیح لارم می نماید که نتهای و عدم نتاهی از اوصائی است که اولاً و بالذات کمیت بدان متصف می گردند با امیان کمیت در ثانیاً و به عوامی کمیتشان بایان متصف می گردند. با براین ، فرص نتاهی و عدم تناهی دراتدر عنت های جسمانی با به احتیار منعاده آثار آنها است و یا بسه استیار دوسان آندر آنها می باشد. در صورت درم، زمان آثار با از جهت زیادت و کثرت آن در نظر گرفته می شود و این همان نتاهی و عدم تناهی زجهت امامی، است بدین صورت که اگر ومان یک شر نامتاهی ناشد، گفته می شود آن اثار از حیهت میدد.

دلیل تناهی آنار علتهای جسمانی: [براساس نظریهٔ حرکت جوهری [الواع جسمانی با جوهرها و اعراضشان در حرکت میباشند. [این اصلی است که در بحث قوه و نعل به اثبات خراهد رسید.] بنابراین، طبایع و قبوای فنغانی الواع جسمانی ایعنی صورت دای نوعیهٔ آنها که میداً صدور آثار آن انواع سیباشند، از مانکههایی منفسم می گردند که هریک، در محاصرهٔ دونیستی میباشند: نیستی پیشین و نبستی پسین و نبستی پسین و ناز این و از این و اثر شان نیز محدود خواهد بود.

[توضیح این که: بنانو نظریهٔ حرکت جوهری، هر موجود جسمانی وجودی سیال و گذرا دارد و در آن و جود سیال صبورت های نسوعی کنوناگلون متناوباً می آیند و موروند. و لذا عمر هر صورت نوعی محدود بوده و در یک مقطع خاصی از حرکت می اید و سیس جای خود را به صورت نوعی دیگر می دهد. صورت نوعیای که امروز آمده، دیروز نبوده است و فردا نبز نخواهد بود و لازمهٔ محدودبودن صورت نوعی آن است که آنار آن نیز محدود باشد، زیرا اثر همیشه ضعیف تر از صاحب اثر

### تأثير علتهاي جسماني مشروط به برقراري وضع خاصي است

اثرگذاری علمناهای جمسانی مشروط به آن است که میان آنها و مادهای که اتر بر روی آن واقع میگردد. وضع تخاصی برقرار شود (؛ یعنی باید نسبت مکانی خاصی

 خاصده و و نامتناهی سد در را زجهای غیمان و علیت زمان آن در افر کرفاه می شود و بین همان شاهی راهنام شاهی ارجهای متبدت سیباشد، بدین مبورت که اگر زمان یک اثر یی ایابت کم سائند. گلفته می شود. آن الس این نهایت شدید است.

الدوراقد قصل فشتم برامرحله تهم.

٣ ، و فيروا الرعائز عالم كرناكولي دارد كه سيم رين أنها عبارنداز:

میان علت جسمانی و آنچه اثر بر آن واقع می شود، برقرار گردد تا علت بتواند در آن تر بگذاردد مثلاً آتش باید به جو ب نردیک شود و مجاور آن قرار گیرد، تا آن را گرم کند و یا بسوزاند و یا دو مادهٔ شبسیایی تا در شرایط خاصی بر روی هم ریخته نشوند، نمی تواند در یک دیگر اثر بگذارند. به طور کلی هر تأثیر و تأثر جسمانی، مشروط به تماس و برخورد و نردیکی و دوری و مامند آن سیباشد.

حکیمان در تعلیل این مطلب آوردهاند:

عنتهای جسمانی، چون در وجود و هستی خود به ماده نیاز مندند، درایجاد [و انرگذاری اخود نیز به ماده نیاز مند می باشند، زیرا ایجاد کردن و انرگذاری یک علت فرع بر وجود آن عنت می باشد و نیاز مندی عالتهای جسمانی به ماده در ایجا کردن و انرگذاری آن علتها، از این جهت است که به و اسطهٔ ماده، وضع او موقعیت مکننی خاصی امیان آن عستها و معنو لشان برقرار گردد. از این روست که نزدیکی و دوری و وضع های خاص، مدخلیت نامی در نحوهٔ انرگذاری علتهای جد مانی دارد. (مثلا آتش هرچه به ظرف آب نزدیک تر باشد، بیشتر آن را گرم می کند و هرچه از آن دور تر باشد، بیشتر آن را گرم می کند و هرچه از آن دور تر باشد، آن را کستر گرم می کند و اگر فاصله زیاد شود، هیچ تأثیری بر روی آن نخواهد باشد. ا

هم الف. هیشی که او نسبت اسوای یک شیء به یک دیگر و نسبت مجموع آن احرا به خارج پدید می آملد در این - اصطلاح، وضع یکر از مقولههای عرضی به شمار می وود

ب: بو دن مليء به گلوغه يي كيه يقوان به ان اشار ۽ حسي كا د

ج. نسبت مجموع شيء به يوون و حود.

در امن حامه مود از دوشیم دمیای سوم آن است، که می توان از آن به دنسیت مکانی خاصی میان نامن و ساده منفعل، تعبیر کرد شیخ او زس در کتاب تعیدات می تویا : و ضیع عبارت است از نسبیت شی، دو خیّزی که در آن است، به آنچه مسامت یا مجاور با آن است و اداخالت حاضی نسبت به آن دارد، ۱۵ (ص ۱۸۷)

مرحلة نهم:

# قوّه و فعل

مشتمل بر جهارده فصل

### امقدمة

إ11 وجود الشيء في الأعيان بحيث يترتّب عليه آتارد المطلوبة منه يستى فعلاً، و يقال: إنّ وجوده بالقوّة. يقال: إنّ وجوده بالنعل، و إمكان الذي قبل تحقّف يسمّى قوّةً، و يقال: إنّ وجوده بالقوّة. مثال ذلك النطفة, فإنّها مادامتْ عفقةً هي إنسان مثلاً بالقوّة، فإذا تبدّلتْ إنسانً صارت إنساناً بالفعل. له آثار إلانسانية المطلوبة من الإنسان

[7] والأشبه أن تكون القوّة في أصل الوضع بمعنى مبدء الأفعال الشاقة الشديدة، أعني كون الشيء بحيث يصدر عنه أفعال شديدة. ثمّ توسّع في معناها، فاطلقت على مدء الانفعالات الصعبة، أعني كون الشيء بحيث يصعب انفعاله بتوهِّم أنّ الانفعال أثرً موجود في الفاعل. ثمّ سوسّعوا فأطلقوا موجود في الفاعل. ثمّ سوسّعوا فأطلقوا القوة على مبدء الانفعال و لو لم يكن صعباً. لما زعموا أنّ صعوبة الانفعال و سيولته سنخ واحد تشكيكيّ. فقالوا: إنّ في فوّة الشيء الفلانيّ أن يصير كذا، و أنّ الأمر الفلانيّ فيه بالقوّة. هذا ما عند العامّة.

[٣] ونشارأى الحكم، آن للحوادث الزمانية من الصور والأعراض إمكاناً قبل وجودها. منطبقاً على حيثية القبول التي تسميه العاشة قبوة ألله سبتوا الوجبود الذي للشسيء فسي الإمكان قوة كما سشوا مبد، الفعل قوة، فأطلقوا القوة على العلل الفاعنية وقالوا: القوى الطبيعية، والقوى النفسائية. وسئوا الوجود الذي يقابله، وهو الوجبود السترتب عليه الآدر المطلوبة منه، وجوداً بالفعل، فقسسوا السوجود السطلق إلى ما وجوده بالفعل، وما وجوده بالقعل، فما أنها في هذه المرحلة وفيها أربعة عشر فصلاً.

[۱] معنای اصطلاحی قوه و فعل: «فعل» عبارت است از: وجود خارجی شیء به گونه ای که آثار مورد انتظار از آن، بر آن بار شود؛ در این صورت گفته می شود: «وجود آن شیء بافعیل است. و اقتوه عبارت است از: امکان شیء که پیش از تحقق شیء وجود دارد. و [آنگاه که شیء در مرحلهٔ امکان است و آثار موردانتظار بر آن متر تب نمی گردد] گفته می شود: «وجود شیء بالفوه است» مثلاً نطفهٔ انسان، تا هنگامی که نطفه است، انسان بالفوه می باشد و آنگاه که تبدیل به انسان گشت، انسان بالفعل می گردد و آثار انسانیت، یعنی آثاری که از نوع انسان مطلوب است، بر آن متر تب می شود.

[7] معنای لغوی ،قوه، و تطورات آن: چنین می نماید که قوه ا در آغاز به معنای مبدأ کارهای دشوار و سخت [= نیر ومندی] بوده است؛ یعنی این که شیء به گونهای باشد که افعال سخت و دشوار از آن صدور یابد. (بنابر همین معنا به کسی که نیر ومند است. ،قوی، اطلاق می شود و می گویند؛ «آن شخص دارای قوت است».

و سپس در معنای آن توسعه داده شده و بر مبدأ انفعالهای سخت و دشوار نیز «قوه» اطلاق شد. قوّه در این اطلاق به معنای آن است که شیء به گونهای است که به

مرادف فارسی «قوم» همان لیرو و نوان است.

سختی و دشواری تحت تأثیر عوامل بیرونی واقع می شود و به سختی منفعل می گردد. گویا توهم شده است همان گونه که فعل و تأثیر یک اثر موجود در فاعل است [و دارای مبدأ می باشد] انفعال نیز یک اثر است که در مبدأش موجود می باشد. اقوه در این اطلاق به معنای «مقاومت در برابر عامل خارجی» است مانند مقاوم بودن بدن در برابر ضربه هایی که بر آن وارد بودن بدن در برابر بیماری و مقاوم بودن آهن در برابر ضربه هایی که بر آن وارد می شود به گمان آن که چیزی در منفعل هست که مانع از انفعال سریع آن می شود و آن را در برابر تأثیرهای خارجی نیرومند می سازد. قوه در این اطلاق در برابر «لاقوه» است و آنها دو نوع از کیفیت استعدادی شمرده می شوند. یا

بار دیگر نیز در معنای قوه توسعه دادند و آن را بر مطلق مبدأ انفعال اطلاق کو دند، اگرچه سخت و دشوار نباشد؛ به گمان آن که [انفعال مقول بنه تشکیک است و] دشواری انفعال و آسانی آن از یک سنخ بوده و اختلافشان تنها در شدت و ضعف میباشد. و براساس ایس تنوسعه در صعنای قنوه، در میان صردم متداول است که میگویند: در قوهٔ فلان شیء است که به آن شیء دیگر تبدیل شود. [مثلاً میگویند: در قوهٔ دانهٔ گندم است که به بو تهٔ گندم تبدیل شود.] و نیز میگویند: فلان امر، در این شیء بالقوه موجود است. [مثلاً بو تهٔ گندم در دانهٔ گندم بالقوه موجود است].

ابن است معناي قره [و تحولات أن]نزد توده مردم.

[۳] و چون حکیمان ملاحظه کردند پدیده های زمانی، اعتم از صورت ها و اعراض، پیش از آنکه و جود بالفعلی بیابند، هامکانی «دارند، که بر همان حیثیت ، قبول و انفعال»، که تو ده مردم آن را «قوه» مینامند، منطبق می شود، و جود امکانی شبی، را «قوه» نامیدند همانگونه که امتناسب با معنای نخستین قوه ی، مبدئی راکه افعال از آن صدور می باید «قوه» نامیدند و قوه را بر علت های فاعلی اطلاق کرده و گفتند. قوای

١٠ ر. ک: فصل چهارم از مرحلهٔ ششو.

طبیعی و قوای نفسانی دو وجودی را که در برابر وجود امکانی نسی، است، یمعنی وجودی که آثار «طلوب از نسی، بر آن متر ب میآثردد اوجود بالفعل، نامبدند. در نتیجه موجود مطلق را بر دو قسم دانستند؛

١ ـ أن چه رجودش بالفعل است.

۲ ـ آل چه و جوشش بالفوه است. ۱

دو قسم پادشانه موضوع بحث این مرحله را تشکیل می دهاد و در طبی چ هارده فصل دربارهٔ آن کفت و کو می نبود.

المستاد مصناح دريبرة فقهرع فردو فعل والطورات أن ميكونا

توه که در لنت به معنای نیرو و توان سنت. اسطلاحیات متعددی در عدو و دارد ر در فسیفه به چند معنا به کار می رود: سعنای اولی قوم فاهلی «است که منتشآ میدور دمی می اشهی «میان می وابید که این معنا، اخت بن معالیی چانید که مورد نوحه خلامهٔ «اول کرفته و تناسب» آن با معنایی فعال دروشی است.

سپسل چاران اندارو شده که مستانگریک که فاطل قبل از انجام کارا ترافایی بر انجام آن دارده ماده هم اندا ۴ لگام انای و آماده ی به اساس انتجال را داشته ماشد و بادین ترتیب، معنای دو می برای قوم بدید آمه دکته می توان آن را نقره انجالی دانمید و در دین محدد که ی میجت قرمار خبل و همین معنا متشور است.

معمایی سوم در دارمه در در در این خامل حارجی سبت مانند مفاوم بودن پدرود برایو مرشن و درمناوی آن ۱۳۶۶م. بندگذار مدر رود و اندیا دو دارع از کدهنت استخدادی انتصاره میی شدید ۱۳۵۰مرزش فیلسفه اج ۲۰ سال ۱۳۲۲م.

# كل حادث زماني فإنه مسبوق بقوّة الوجود

11 وذلك لأنّه قبلَ تحقَّق وجرده يجب أن يكون مسكنَ الوجود جائزاً أن يتصف بالوجود و أن لا يتصف بالوجود و أن لا يتصف إذ لو لم يكن ممكناً قبلَ حدوثه لكان إمّا مستنعاً فاسنحال تحقَّقه و فد فرض حادثُ زمانياً، هف، و إما واجباً فكان موجوداً و اسنحال عدمه، لكنّه رب تخلّف و لم يوجد.

[7] وهذا الإمكان أمرٌ موجود في الخارج و ليس اعتباراً عقليًا لا حقاً بساهيّة الشيء السكن، لأنّه يتقسف بالشدّة و الضعف، و القرب و البعد. فالنطقة التنبي فسيها إمكان أن يصير إنساناً مثلاً قرب إلى الإنسان السكن من الغذاء الذي يسكن أن يتبدّل نطقهُ ثورً إنساناً، و الإمكان في النطقة أيضاً أشدًّ منه في الغذاء مثلاً.

[٣] ثمّ إنّ هذا الإمكان الموجود في الخارج ليس جوهراً قائساً بذاته، و هو ظاهرً بل هو عرض قائم بموضوع يحمله، فلتستّه قوة والنسم الموضوع الذي يحمله سادة، فإذن لكلّ حادث زمانيّ مادة سابقة عليه تحمل قوة وجوده، و يجب أن تكون المادة غير مستنعة عن الاتحاد بالفعليّه التي تحمل إمكانها، و إلاّ لم تحمل إمكانها، فهي في ذاتها قوة الفعليّة التي تحمل إمكانها، إذ لو كانت ذات فعليّة في نفسها الامتنعت عن قبول فعليّة أخرى، بل هي جوهر، فعليّة وجوده أنّه قوة الأشياء لكنّها لكونها جوهراً بالقوّة قائمة بفعليّة أخرى، إذا حدث الممكن و هو الفعليّة التي حملت المادّة إمكانها بطلت

الفعليّة السابقة، و قامت الفعليّة اللاحقة مقائها، كمادّة البناء مثلاً تحمل قوّة الهوا، و هي قائمةً بعدُ بالصورة المائيّة، حتّى إذا تبدّل هواءٌ بطلت الصورت المائيّة و قامت الصورة الهوائيّة مقافها، و تفوّمت المادّة بها.

[۴] ومادّة الفعليّة الجديدة الحادثة و الفعليّة السابقة الزائلة راحدة، و إلّاكانت السادة حادثة بحدوث الفعليّة الحادثة فاستلزمت إمكاناً آخـرَ و مـادّةُ أخـرى. و نـنقل الكلام إليهما، فكانت لحادثٍ واحدٍ إمكانات و موادًّ غير متناهية، و هو محال. و نظير الاثكال لازم لو فرض للمددّة حدوثٌ زمانيّ.

### [۵] وقد تبيّن بما تقدّم:

أَوْلاً: أَنْ النسبة بين المادّة و القوّة التي تحملها نسبةُ الجسم الطبيعي و الجسم التعليمي، فقرّة الشيء الخاص تعيّن قوّة المادد المبهسة.

 [8] وثانياً: أنَّ حدوث الحوادث الزمانيّة لا ينفك عن تغير فسي الصور إن كانت جواهر. و في الأحوال إن كانت أعراضاً.

وثالثاً: أنَّ الغوّة تقوم دائماً بفعليّة. و المادّة تفوم دائماً بصورة تحفظها. فإذا حدثتُ صورةٌ بعد صورة قامت الصورة الحديثة مقامُ القديمة و قوّمت المادّة.

## هر حادث زمانی مسبوق به قوهٔ و جود است

ممکن الوجود سیباشد. آنگاه اثبات می شود که هر پایاده حادثی بیش از حدوثش ممکن الوجود سیباشد. آنگاه اثبات می شود که این امکان، امری وجودی است، نه صرفاً یک اعتبار عقلی، این امر وجودی، که پیش از این پدیده حادث تحقق دارد، همان است که آن را «فوه» می نامند. بنابراین، ثبت می شود که: «هیر حادث زمانی مسبوق به ثوهٔ وجود می بشد». به دنبان آن، یادآوری می شود که امکان و قوهٔ یادشده، عرض بوده و نیاز به موضوعی دار د که حامل آن باشد و آن م وضوع «ماده نامیده می شود. بنابراین، هر پدیده علاوه بر آن که مسبوق به قوه و امکان است، مسبوق به ماده ای است که: «کلُ حدث زمانی مسبوق بقت ماده ای مددای که حامل قوه و امکان شیء حادث است که: «کلُ حامل قوه و امکان شیء حادث است. مسبوق به حداث زمانی مسبوق به فوه و امکان است، مسبوق به حداث دانی مسبوق به فوه و امکان است که: «کلُ حامل قوه و امکان شیء حددث است. گفت و گوهی شود. و اما تفصیل این مطالب: )

# اثبات این که هر حادث زمانی مسبوق به قوهٔ وجود است

هر پدیدهٔ حادثی پیش از تحقق، بابد مسکن الوجود باشد؛ یعلی به گونهای باشد که

ا. پیش از تحقق هر پدیدهٔ حادثی قرهٔ آن پدید و ماده ی که فوه را به دوش میکشد، رجود دارد.

هیریتواند منصف به و جود شود و هم بنواند متصف به و جود نشود ( دبه دیگر سخن فی حد ذانه نه وجود برایش ضوورت داشته باشد و نه عدم، ربرا اگر پدیده حادث، پیش از حدوتش ممکن افر جرد نباشد، با معتنع خواهد بود و یا واجب. و هر دو باطل است ( زیرا پدیدهٔ حادث اگر پیش از حدوتش ممنع افر جود باشد. تا حققش محال خواهد بود، در حالی که بنایر فرانس، یک حادث زمانی است ( و در مقطعی از زمان به و مرد امده است. ( پس معنبع بودن آن خلاف فرض است، و اگر پیش از حدوثش واجب افوجود باشد، در حالی که ان شیء ( ایابر فرص حادث زمانی است؛ یعنی ( زمانی بوده که وجود نداشت، و سپس به شیء ( ایابر فرص حادث زمانی است؛ یعنی ( زمانی بوده که وجود نداشت، و سپس به وجود آمده است؛ به دیگر سخن در رجود آن ناخیر و تخلف واقع شده است.

[۱۲] امکان راه شده، یک زمعنای انتراعی و یک زاختیان عقایی محض، که و است ماهیت شیء مسکن بوده، او هیچ مابازائی در خارج نداشته باشد، انبست، بلکه یک ماهیت شیء مسکن بوده، او هیچ مابازائی در خارج نداشته باشد، انبست، بلکه یک منصف می شود او اینها او صف و جو دی بوده و بنها شی، موجود می تراند به آنها منصف شود. او اینها او صف وجو دی بوده و بنها شی، موجود می تراند به آنها متصف شود. امثلاً نطعه بی که در آن امکان انسان شدن شادن هست، در مقایسه با ماده خوراکی، که امکان نطقه برای انسان شدن باید مراح که در در مقایسه با ماده خوراکی طبی کند و راهش به مسری انسان شدن باید مراح که در نطقه شدید در است تا مثلاً در خوراکی اید سیری کند. امم چنین امکان انسان شدن در نطقه شدید در است تا مثلاً در خوراکی اید سیری کند. امم چنین امکان انسان شدن در نطقه شدید در است تا مثلاً در خوراکی اید سیری کند. امم خنین امکان انسان شدن در نطقه شدید در است تا ماده خوراکی اید سیری کند. امم خنین امکان انسان شدن در نطقه شدید در است تا مثلاً در خوراکی از در نطقه شدید در است تا ماده خوراکی از در نطقه شدید در است تا ماده خوراکی از در نطقه شدید در است تا ماده خوراکی از در نطقه شدید در است تا مده خوراکی از در نطقه شدید در است تا مداده خوراکی از در نطقه شدید در است تا مده در در نطقه شدید در است تا مده در در نطقه شدید در نطقه شدید در است تا مداده خوراکی از در نطقه شدید در نطقه نظر در نطقه نظر در نطقه نشد در نطقه نظر در نطقه نظر در نطقه نشد در نطقه نظر نظر در نطقه نظر در نطقه نظر در نطقه نظر در نطقه نظر نظر در نطقه نظر نظر در نطقه نظر نظر در نطقه نظر نظر نظر در نطقه نظر نظر نظر نظر نظر نظر نظر نظر

ا حاصل آنکه امکان موار دبخت گاهی نزدیک است و شا یه و گاهی دور است و صعیف، در حالی که امکان ذاتی، که یک وصف اعتراعی برای ماهبت است، در ه سهٔ موارد یکاسان است و تنها بیانگر سلب ضرورت و جود و عدم می باشد و شادت و ضعف و نیز نزدیکی و دوری در آن شیرمتصور است. این نشتان دهنده آن است که مکان مورد دخت شیر از امکان ذاتی بوده و بک امر و جودی و دارای مابازای همینی می باشد.

#### اثبات این که هر حادث زمانی مسبوق به ماده است

[٣] عظیب دیگر این که: این اسکانی که در خارج موجود است دچنانکه روشن است دیک جوهر قائم به موضوعی است که حامل آن می باشد (بعدلیل آنکه امکان یک حالت و وصف است و چنین نیست که خود یک موجود جداگانه و مستقل باشد که به صورت یک شیء یا شخصی خاصی عرض و جود کند به همین دلیل نیاز به موصوف و موضوعی دارد که قائم به آن باشد و بر روی آن قرار گیر د. [ما این امکان را فقوء و موضوعی را که حامل آن می باشد: و بر روی آن قرار گیر د. [ما این امکان را فقوء و موضوعی را که حامل آن می باشد: مماذه می نامیم بنیراین می توان گفت: هر حادث رمانی پیش از احقی، مادهای دارد که حامل قور و حود آن می باشد. [و این همان قاعدهٔ معروف است که: «کل حادث رمانی و مسبوقی بقور و مادو تحملها».

# ویزگیهای مادّدٔ حامل قوه

ماده باید به گونهای باشد که نسبت به متحدشدن با ضعلیتی که حامل امکان آن است. هیچ آبا و امندعی نداشنه باشد، وگرفه حامل امکان و قوّهٔ آن فعنیت الخراها د بود. ابتدلیل آنکه اساباً معنای این که ماده حامل قوه و امکان یک فعنیت می باشد، آن است که ماده می تواند تبدیل به آن فعلیت شود و آن را در حود با بذیرد و این شنها در صورتی خواهد بود که ماده بتواند با آن فعلیت متحد شود.

بنابراین، ماده در ذات خود تنها قوهٔ فعلینی است که امکان آن را حمل میکند (و از خود هیچ فعلیتی ندارد. (زیرااگر در ذات حود فعلیتی داشته باشد. نخواهد او انست فعلیت دیگری را در خود بپذیرد و با آن متحد گردد. بنکه باید گفت: ماده جـوهری است که فعلیت وجودش آن است که قوهٔ اشیا می باشد.

اما ماده، به دلیل آن که یک جوهر بانقره است، خود قائم و متکی به یک فعلیت دیگر می سلد [و در برتوی وجود آن موجود می گردد، زیرا وجود مساول با فعلیت است و چیزی که ذائا بهره ای از فعلیت ندارد، جز در سایه یک امر بالفعل، نمی تواند تحقق یابد.] و آن گاه که ممکن - یعنی فعلیتی که ماده، امکان آن را حسل می کرد - حادث شود و فعلیت یابد، فعلیت پیشین از بین می رود و فعلیت جدید جایگزین آن می گردد؛ ابه عنوان مثال: مادهٔ آب، که قرهٔ بخار را حمل می کند، خودش قائم و متکی به صورت آب است، تا آن گاه که آن ماده تبدیل به بخار شود: در این هنگام صورت آب از بن می رود و صورت بخار جایگزین آن شد؛ و مفوم ماده می گردد.

[۴] اما باید دانست که ماده فعالیت جدید که به وجود آمده و ماده فعلیت پیشین که از بین رفته، یکی است. زیرا اگر فعلیت جدید ماده ای مغایر با ماده فعلیت پیشین داشته باشد. آن ماده همراه به تحقق فعلیت جدید به وجود آمده و خودش حادث زمانی خواهد بود. [بنابراین، فاعده: «کلّ حادث زمانی مسبوق بقو و و مادو تحملها هر مورد آن جاری می شود و در نتیجه آن مادهٔ حادث، خودش نیازمند امکان دیگر و مادهٔ دیگر نیز می آید او مادهٔ دیگر ی خواهد بود. و همین سخن در مورد آن امکان و مادهٔ دیگر نیز می آید او بدین صورت یک موجود حادث دارای امکان ها و ماده های نامحدودی خواهد بود و این تسلیل و محال می باشد.

[همچنین باید دانست که هیولای اولی و مادهٔ فخستین «قدیم زمانی» میهاشد. زیرا] اگر ماده حادث زمانی باشد. نظیر اشکال یادشده لازم می آبد. [به این صورت

۱. این مطلب با نظریهٔ «کون و فساد، که حکمای مشد، براساس انکار حرکت جوهری، آن وا بذیر ۱۰۰۱، و داشب است اما پیروان حکمت متمالیه و از جمله حضرت مؤلف یا که حرکت جوهری را البات می کنند، بیان دیگوی دارند که در فصل دوم و هشتر به آن اشاره خوامد شد.

که: اگر هیولای اولی حادث زمانی باشد، مشمول قاعدهٔ یادشده میگردد و در نتیجه باید مسبوق به مادهٔ دیگری باشد و آن ماده نیز، چون حادث زمانی است، باید مسبوق به مادهٔ دیگری باشد و به همین توتیب هر مادهای مسبوق به مادهٔ دیگری خواهد بو دو این معنای وقوع تسلسل در سلسلهٔ علل مادی است. که محال می باشد.)

#### نتايج بحث

[۵] از آنچه گذشت چند امر روشن می گردد:

امر اول: نسبت میان ماده و قوهای که ماده آن را حمل می کند، نظیر نسبت میان جسم طبیعی و جسم تعلیمی است. إهمانگونه که جسم تعلیمی، یعنی حجم، عرض و جسم طبیعی جوهر است، قوهای که ماده آن را حمل می کند، عرض و خود ماده جوهر می باشد. و نیز همانگونه که جسم تعنیمی به امتداد جوهری جسم طبیعی، که فی نفسه مبهم و نیامتعین است: تعیّن می دهد و حدود آن را مشخص می سازد، هم چنین اتوهٔ شیء خاص به قوهٔ مبهم ماده تبعیّن می دهد و آن را از ابهام بیرون می آورد.

[توضیح این که: ماده ـ چنان که گذشت ـ جوهری است که تنها خاصیتش پذیرش و قبول و انفعال می باشد، اما قبول چه چیز و پذیرش کدام حالت؟ خود ماده از ایس جهت مبهم است و نسبتش به همه چیز یکسان می باشد، اما آن گاه که قو ه یک با چند شیء خاص بدان عرض می گردد، آن قوهٔ عارض بر ماده نسبت خاصی میان ماده و شیء به اشیای خاصی بر قرار می کند و از این جهت به قوهٔ ماده تعین می دهد. ایس که می بینیم مادهٔ نطفهٔ آدمی قوه و استعداد انسان شدن دارد و مادهٔ دانهٔ گندم استعداد بو ته گندم شدن دارد، به خاطر عروض قوه و استعداد خاصی بر هر یک از ایس مواد می باشد: والا خود ماده قوهٔ صرف است و نسبتش به همه چیز یک سان می باشد. حاصل آن که: ما یک قوهٔ جوهری داریم، که مبهم و نامعین است و یک قوهٔ عرضی

دار وم، كه به ان قول حوهر ي سپهم. تعيّن مي دهند همانگونه كه يك امتداد جموهري. مبهم دار دم كه به واسطهٔ حجم. كه يك امتداد عرضي است. تعين مي يابد.]

ا اسر دوم: پیدایش پادیده های جنو هری همیشه مالازم است بنا تنظیر در صورت ها و پیشایش پادیده های خبر در احوال. ایدین همای خبر شدن با در احوال. ایدین همای که دو دن میورت جدید تو آم با رفتن صورت پیشین و آمدن عرض جدید همراه با رفتن عرض پیشین می باشد. و این بدان خاطر است که همیشه چیزی تبدیل به چیر درگر مرگر دد، نه آنکه شیء ایداء آبه وجود آید.

امر سوم : قوه همیشه قانم و منکی به یک فعلیت است و ماده همیشه قانم و متکی به یک صورت است که آن را نگه می دارد. و آنگاه که صرراتی در پی صورت دیگیر پذیند می آینده (مااند ان جا که صورت بخیر به جای صورت آب می بشیند)، صورت جدید جایگه برا صورت قدیم می گودد و ماده را قوام می بخشد.

# في استئناف القول في معنى وجود الشيء بالقوّة و وجوده بالفعل و انقسام الوجود إليهما

111 النا ما بين أبدت من الأنواع الجوهريّة يقبل أن يتغيّر فيصبر غيرٌ ماكان أوّلاً. كالجوهر غير النامي يسكن أن يتبدّل إلى الجوهر النامي. و الجوهرُ النامي يسكن أن يتبدّل فيصير حبواناً، و ذلك مع تعيّن القابل و السقبول. و لازم ذلك أن يكون بسينهما نسبةً موجودة ثابتة.

[٢] على أنّا نجد هذه النسبة مختلفةً بالقرب و البعد، و الشدّة و الضعف. فالنطفة أقرب إلى الحيوان من الغذاء، و إن كانا مشتركين في إمكان أن يصيرا حيواناً. و القرب و البعد، و الشدّة و الضعف أوصاف وجوديّة لا يتّصف بها إلّا موجود، فالنسبة المذكورة موجودة لا محالة.

[٣] وكلّ نسبة موجودة فإنّها تستدعي وجودً طرئيها في ظرف وجوده. لضرورة قيامها بهم. وعدم خروج وجودها من وجودهما. وكون أحد طرفي النسبة للآخر. وقد تقدّم بيان ذلك كلّه في مرحلة انقسام الوجود إلى ما في نفسه و ما في غيره.

إ\*] وإذكان المفهول بوجوده الخارجي الذي هو منشأ لشرئب آشاره عمليه غمير موجود عند القابل. فهو موجود عنده بوجود ضعيف لا يترتب عليه جميع آثاره.

[۵] وإذكان كلُّ من وجوديه الضعيف والشديد هو هو بعيله، فهما وأحد. فللمقبول

وجود واحد ذر سرتبتين: مرتبة ضعيفة لا يترتّب عليه جميع آنباره، و مسرتبة شديدة بخلافها. و لنّسم المرتبة الضعيفة وجوداً بالقوّة، و المرتبة القويّة وجوداً بالفعل.

[8] ثمّ إنّ المقبول بوجوده بالقوة معه بوجوده بالفعل موجود متصل واحد، و إلّا يظلت النسبة، وقد فرضت ثبتةً موجودةً، هف. و كذا المفبول بوجوده بالقوّة مع القابل موجودان بوجود واحد، و إلّا لم يكن أحد الطرقين موجوداً للآخر، فبطلت النسبة، هف. فوجود القابل و وجود المفبول بالقوّة و وجوده بالفعل جميعاً وجود واحد ذو مسراتب مختلفة، يرجع فيه ما به الاختلاف إلى ما به الاتّفاق، و ذاك من التشكيك.

[٧] هذا فيما إذا فرضنا قابلاً واحداً مع مقبول واحد، وأمّا لو فرضنا سلسلة من القوابل و المقبولات ذاهبةً من الطرفين متناهبةً أو غير متناهبة في كلّ حلقة من حلقاتها إمكان الفعليّة التالية لها و فعليّة الإمكان السابق عليها، على ما عليه سلسلة الحوادث في الخارج، كان نجميع الحدود وجود واحد مستمرّ باستمرار السلسلة ذو ميراتب مختلفذ. و كان إذا قسم هذا الوجود الواحد على قسمين كان في الفسم السابق قرّة القسم اللاحق، و في القسم اللاحق فعليّة القسم السابق. ثمّ إذا قسم القسم السابق مثلاً على قسمين كان في سابقهما قرّة اللاحق، و في لا حقهما فعليّة السابق، و كلّما أممن في التقسيم و جُزّى ذلك الوجود الواحد المستمرّ كان الأمر على هذه الوتيرة، فالغرّة و الفعل فيه ممز وجان مختلطان.

[٨] فكل حدٍ من حدود هذا الوجود الواحد البستمر كسالُ بالنسبة إلى الحسد السابق. و نقص و قوة بالنسبة إلى الحدّ اللاحق، حتى ينتهي إلى كمال لا نقص معه، أي فعليّة لا قوة معها. كما ابتدى من قوة لا فعليّة معها، فينطبق عليه حدُّ الحركة، و هو أنّها كمالُ أوّل لما بالقوة من حيث إنّه بالقوّة.

فهذا الوجود الواحد المستمرّ وجودُ تدريجيُّ سيّال يجري على السادَّة الحاملة للقوّة. و المختلفات هي حدود الحركة و صور السادّة.

هذا كلَّه في الجواهر النوعيَّة، و الكلام في الأعراض نظير ما تقدَّم في الجواهر. و

سيجيء تفصيل الكلام فيها.

[٩] فقد تبيّن منا تقدّم أنْ قوّة الشيء هي ثبوتٌ ما له لا يترتّب عليه بحسبه جميع آثار وجوده الفعليّ، و أنّ الوجود ينقسم إلى ما بالفعل و ما بالقوّة، و أنّه ينقسم إلى فانت و سئال.

و تبيّن أنَّ ما لوجود؛ قوّة فوجوده سيّال تدريجيَّ و هناك حركةً و أنَّ ما لبس وجودُه سيّالاً تدريجيًّا. أي كان ثابتاً، فليس لوجوده قوّة، أي لا مادّة له، و أنَّ ما له حركة فله مادّة، و أنَّ ما لا مادّة له فلا حركة له، و أنَّ للأعراض بما أنَّ وجوداتِها لسوضوعاتها حركة بنبع حركة موضوعاتها، على ما سيأتي من التقصيل.

# بیانی دیگر در معنای و جود بالقوه و و جود بالفعلِ شیء و تقسیم و جود په آن دو

111 آنچه در فصل پیشین گذشت بر هان مشهوری است که حکمای مشاه برای اثبات قوه و مادهٔ اولی بیان کره الله و جون پارهای از آنچه در آن فصل گذشت با نظریهٔ اکون و فساده و انگار حرکت جو هری تناسب دارد. مصنف بو در این فصل بیان دیگری برای نمین داده و انگار حرکت جو هری تناسب دارد. مصنف بو در این فصل بیان دیگری برای نمین داده به و اسطهٔ آن، حرکت جو هری و برحی از فروع آن نیز به اثبات می سد. مصنف بو در این بیان، که اختصاص به انشان دارد و از ابتگارات ایشان به شمار می رود، ایر این نکته تکیه می کنند که میان قبل و مقبول - بعنی دو چیز که یکی از آنه به دیگری تبدیل می شود در خارج بک نسبت و رابطه عنی و جود دارد؛ از سوی دیگر، و جود نسبت و رابطه در هر ظرفی خواهان و جود طرفین نسبت در همان ظرف و اتحاد شان با بک دیگر در در هر طرف می باشد. آنگاه نتیجه می گیرند که و جود قبال و وجود بالقوهٔ مقبول و جود بالفعل آن از دیگر سو و در نتیجه هر سه و حود بالفوهٔ مقبول و جود بالفعل آن از دیگر سو و در نتیجه هر سه و حود بالفعل آن از دیگر سو و در نتیجه هر سه و حود با

بنابراین، اختلاف مبان وجود بالقوه و وجود بالفعل شیء، تشکیکی است و بازگشت آن به ضعف وجود و شدت آن میباشد؛ یعنی در خارج یک وجود واحد است که به تدریج از ضعف به سوی شدت می ود و این همان حرکت است. و اینک شفصیل مطلب:]

### میان قابل و مقبول یک نسبت عینی و خارجی وجود دارد

برهان اول: انواع جوهریی که ما با آن مواجههم، قابلیت تنغییر و تنحوّل دارنند و می توانند تبغییر و تنحوّل دارنند و می توانند تبدیل به چیزی شوند غیر از آنچه تاکنون بودهاند؛ مثلاً جنوهر غیرنامی می تواند تغییر کند و حیوان شود و نیز جوهر نامی می تواند تغییر کند و حیوان شود [: مانند غذایی که یک حیوان می خورد و بعد تبدیل به نطقه می شود و سپس حیوان می گردد.] و این در حالی است که قابل و مقبول هر دو تعیّن دارند. و لازمهٔ تعیّن قابل و مقبول آن است که میان آن دو یک نسبت خارجی ثابتی وجود داشته باشد.

[توضیح این که: اصل تغییر و تحول و دگرگونی یکی از واضح ترین و مسلم ترین حقایق جهان پیرامون ماست. جهانی که در آن زندگی می کنیم تابت، جامد و ساکن نیست. پدیده ها عوض می شوند و اشیا از حالی به حالی دیگر و از وضعی به وضع دیگر و از کیفیتی به کیفیت دیگر در می آیند. این تغییر و تحول اختصاص به عوارض و امور بیرونی ندارد، بلکه شامل نهاد و جوهر اشیا نیز می گردد، زیرا مشاهده می کنیم که جوهری تبدیل به جوهر دیگر می شود. جوهر غیرنامی، نامی می گردد و جوهر نامی تبدیل به حیوان می شود و به همین تر تبدیل به حیوان می شود و به همین تر تبب.

اما این نیز مسلّم و مشهود است که هرچیزی قابلیت تبدیل شدن به هر چیزی را ندارد و هرچیزی از هرچیزی به وجود نمی آید: ،گندم از گندم بروید جو زجوه، نطفهٔ اسب نمی تواند گوسفند شود و نطفهٔ گوسفند نمی تواند اسب شبود. از تخم سیب درخت گلابی نمی روید و از تخم گلابی درخت سیب به وجود نمی آید. بـه دیگر

سخن: «قابل و مقبول هر دو تعيّن دارند.»

تعین قابل و مقبول حاکی از نسبت و رابطهٔ وجودی خاصی است کنه در خدارج مبان آنها برقران می باشد، زیرا اگر نسبتی مبان آن دو برقرار نبود و آنها رابطه و پیوندی با یک دیگر نداشتند و با آن که رابطهٔ میان آنها صرفاً ذهنی و اعتباری بود. نه عینی و خارجی، هرگز قابل و مقبول تعین نمی یافنند. و هرچیزی می توانست هرچیزی به هرچیزی را قبول کند و تبدیل به آن شود و نیز هرچیزی می توانست از هرچیزی به هرجود آیند. زیرا امر صرفاً ذهنی نمی تواند به طرفین تعین واقعی بدهد به این صورت شایت می گردد که: «میان قابل و مقبول یک رابطه و نسبت عینی و خارجی وجود دارد.»

[۲] برهان دوم: دلیل دیگر بر ابن که نسبت میان قابل و م قبول امری عینی و وجودی میباشد، آن است که ما ملاحظه میکنیم که نسبت یاد شده (متصف به نزدیکی، دوری، شدت و ضعف میشود؛ بعنی این نسبت در برخی موارد نزدیک است و در مورد دیگر ضعیف و از است و در مورد دیگر ضعیف و از این جهت مختلف میباشد. مثلاً نطقه به حیوان نزدیک تر است از مادهٔ خوراکی؛ اگرچه هر دو در این که می توانند حیوان شوند، مشترکاند.

از طرفی نزدیکی، دوری، شدت و ضعف یک سری اوصاف و جودی اند، که فقط امر موجود و واقعیت دار می تواند بدان ها متصف گردد، (نه چیزی که ذهنی و اعتباری می باشد.) بنابر این، نسبت میان قابل و مقبول. به ناچار موجود است و تحقق خارجی دارد.

#### [٣] طرفين نسبت بايد در طرف وجود نسبت موجود باشند

هر نسبت موجودی خواهان وجود طرفین خود در همان ظرف وجود نسبت میباشد. (پس اگر نسبت در خارج تحقق داشته باشا، طرفین آن نسبت نیز باید در خارج موجود باشند و وجود ذهنی آنها برای تحقق نسبت در خارج کفایت نمیکند. همچنین اگر نسبت در زمان حال وجود دارد، طرفین آن نیز باید در زمان حال موجود باشند. و وجود استقبالی هردو و یا یکی از آنها، کافی نخواهد بود.]

دلیل این مطلب آن است که وجود نسبت [یک وجود فی غیره است و لذا وجود آن} قائم و منکی به طرفین خود بوده و بیرون از وجود طرفینش نمیباشد. [پس تا طرفین آن در خارج موجود نباشند نسبت: که رابطه میان آن دو بوده و وجودش به طفیل وجود آن دو میباشد، نمی تراند در خارج موجود گردد.]

همچنین هر نسبت موجودی خواهان آن است که وجود یکی از طرفین نسبت، برای طرف دیگر و متعلق به آن باشد [: بعنی وجود یک طرف، نسبت به طرف دیگر، وجود ناعتی و للغیر باشد: همانگونه که وجود عرض برای موضوع و متعلق به آن است و نیز وجود صورت برای ماده و متعلق به آن میباشد.]

در بحث «تقسیم و جود به رابط و مستقل» در این باره گفت و گرو شد و احکام یادشده به خوبی تبیین گردید. ا

# [4] اتحاد ميان قابل و وجود ضعيف مقبول و وجود شديد أن

[از آنچه تاکنون بیان شد، این نتیجه به دست آمد که میان قابل و مقبول نسبت ورابطه ای عینی و خرجی وجود دارد. و نیز معلوم شد که این نسبت خواهان وجود طرفین آن در ظرف تحقق نسبت و اتحد آنها با یک دیگر می اشد. اما) چون مقبول با وجود خارجی [= وجود بالفعل] خود، که منشأ ترتب آثار بر آن می باشد، نارد قابل تحقق ندارد، [بلکه در آینده تحقق می پذیره]، از این رو [باید بیذیریم که مقبول بنا وجود ضعیفی، که همهٔ آثارش برآن مترتب نمی کردد. نزد فابل تحقق دارد.

[مثلاً اطفه، كه قابليت انسان شدن دارد، يك نسبت و رابطهٔ عبني ب انسان دارد.

٩. ر . كنا: موسلة دوم، فصل اول، فرع اول و دوم.

بنابراین، باید در همان ظرف قابلیت و نسبت، نطفه و انسان، که طرفین این نسبت اند، وجود داشته باشند. اما می دانیم که وجود بالفعل انسان که منشأ آثار می باشد، همراه با نطفه تحقق ندارد، بلکه در آبنده موجود می شود. پس معلوم می شود که وجود ضعیف انسان، که همهٔ آثار انسان بر آن مترتب نمی شود، همراه با نطفه تحقق دارد و با آن متحد می باشد. ]

[0] و چون هریک از و جود ضعیف مقبول و و جود شدید آن، همان و جود مقبول است. [یعنی و جود یک هویت و احد است]، پس آن دو و جود متحد بوده و در و اقع یک و جود می باشند. بنابراین، مقبول یک و جود و احد دارد که دارای دو مرتبه می باشد: یکی مرتبه ضعیف، که همهٔ آثار بر آن متر تب نمی شود و دیگری مرتبه شدید که همهٔ آثار بر آن متر تب می گردد. ما مرتبهٔ ضعیف را «و جود بالقوه» و مرتبه قوی را هو جود بالقوه» و مرتبه قوی را هو جود بالقوه»

[در همان مثال یادشده، و جود ضعیف انسان، که همراه با نطقه تحقق دارد و وجود شدید آن، که در آینده تحقق خواهد یافت، هر دو، وجود یک انسان شخصی و احمد هستند. بنابراین، و جود ضعیف و وجود قوی آن فرد از انسان، در واقع یک وجود و احد است که دارای دو مرتبهٔ ضعیف و شدید میباشد. از ایس جا وحمدت و جود بااتره و وجود بالفعل شیء به اثبات میرسد.]

[9] مقبول باو جود بانقوه و وجود بالفعل خود در حقیقت یک موجود متصل و واحد را تشکیل می دهد، چراکه اگر میان و جود بالقوه و وجود بالفعل مقبول اتصال و وحدت برقرار نباشد، نسبت [میان مرتبهٔ ضعیف مقبول و سرتبهٔ شدید آن] باطل

ه و آن نسبت همین است که آن مرتبه امرتبهٔ شدید این مرتبه و این مرتبه مرتبهٔ ضعف آن مرتبه است. و مسکن است مقصود حضرت مؤلفت: از «نسبت» نسبت میان قابل و مقبول باشند؛ چنانیکه ظاهر عبارت بر آن دلالت دارد، نه نسبت میان وجود بالقود و وجود بالفعل مقبوله: به این بیان که: اگر وجود بالقود مقابل، متصل و متحد با

خواهد گشت و این خلاف فرض است. (زیرا میان وجود بالقوه و وجود بالفعل یک شیء نسبت و رابطهٔ عینی و خارجی برقرار می باشد.]

همچنین قابل و وجود بالقوهٔ مقبول، موجود به یک وجود میباشند، چراکه اگر هریک از آنها وجود مستقل و جداگانه ای داشت، یکی از طرفین نسبت و جودش برای طرف دیگر و متعلق به آن نبود و در نتیجه نسبت میان آن دو باطل می گشت \_ [زیرا - چنان که کذشت \_ شرط برقراری نسبت میان دو چیز آن است که وجود یکی از آنها متعلق به وجود دیگری بوده و آنها با یک دیگر متحد باشند] \_ در حالی که بنابر فرض، میان قابل و وجود بالقوهٔ مقبول، یک نسبت وجودی بر فرار است.

بنابراین، وجود قابل و وجود بالقوهٔ مقبول و وجود بالفعل آن، همه، موجود به یک وجودند و آن وجود دارای مراتب مختلفی میباشد؛ به گونهای که مایهٔ اختلاف میان مراتب به همان چیزی بنازمیگردد که میان آنها مشترکه است؛ ینعنی نبوعی اختلاف تشکیکی میان آن مراتب برقرار میباشد.

[۷] مطالب گفته شده در جایی است که یک قابل را با یک مقبول در نظر بگیریم. اما با فرض زنجیره ای از قابل ها و مقبول ها که از هر دو طرف پیش می رود ـ خواه معدود ـ به گونهای که در هریک از حلقه های آن زنجیره. امکان فعلیت حلقهٔ بعدی و فعلیت امکان حلقهٔ قبلی باشد [و به دیگر سخن: هریک از حلقات این سلسله وجود بالقوهٔ حلقهٔ پس از خود و وجود بالفعل حلقهٔ پیش از خود بشد]. چنان که در سلسلهٔ حوادت خارجی مشاهده می کنیم [که عنصر تبدیل به مرکب آلی و مرکب آلی تبدیل به گیاه و ... میشود و سلسله ی از قبل ها و مقبول ها را تشکیل می دهد] ـ در این صورت همهٔ میشود و سلسله ی از قبل ها و مقبول ها را تشکیل می دهد] ـ در این صورت همهٔ

<sup>-</sup> وجود بالفعل أن لياشف لمي لوالد تعلق أن رجود بالقوه لود قايل، مصحح برقراري لسبب سان قابل و وجود ا بالفعل مقاول باشف پس تنها درصوراني مي توان گفت مبان قابل و وجود بالفعل مقبول يک نسبت و وامله وجودي ا ارقرار است كه وجود بالقوة مقبول متصل با رجود بالفعل أن بوده و با آن يكي ياشد.

حدود و حلقات این زنجیره دارای یک وجود واحد، اما با مراتب گوناگون، خواهد بود و تا آنجاکه زنجیره ادامه و استمرار یابد، این وجود نیز ادامه خواهد داشت. این وجود و احد به گونهای است که اگر به دو جزء تقسیم شود. در جزء پیشین قوه و امکان جزء پسین و در جزء پسین فعلیت جزء پیشین تحقق دارد. هم چنین اگر مثلاً همان جزء پسین به دو جزء دیگر تقسیم شود، در جزء نخست آن، قوة جزء دوم و در جزء دوم، فعلیت جز نخست تحقق خواهد داشت و هرچه این تقسیم ادامه یابد و آن وجود و مستمر به اجزای کوچکتری تقسیم گردد، جریان بر همین مئوال خواهد بود. بنابراین، در این وجود واحد قزء و فعل مختلط و در هم آمیخته می باشند.

[ آمیختگی قوه با فعل و امکان با فعلیت، به این جهت است که هر اندازه ذهن آن وجود واحد و مستمر را که وجودش تدریجی است، به اجرائی تفسیم کند، امکن تقسیمی دیگر وجود دارد و این تقسیم پابانی ندارد. هریک از اجزای فرضی آن، امکان است نسبت به جزء قبلی، خلاصه آنکه: خاصیت آمیخته بودن قوه بافعل از ندرج وجود ناشی میشود.]

# [٨] انطباق تعريف حركت بر وجود واحدى كه قوه و فعل در ان باهم أميختهاند

بنابراین، هریک از حدود آن وجود واحد و مستمر: نسبت به حد پیش از خود کمال و نسبت به حد پیش از خود کمال و نسبت به حد پس از خود نقص و قود آن میباشد، نا برسد به کمالی که هیچ نقص و کمبودی ندارد؛ یعنی برسد به چیزی که فعلیت محض بوده و فاقد هر قوه ای میباشد؛ همانگونه که آغازش از قوه ای است که قاقد هر فعلیتی میباشد. پس تعریف حرکت براین وجود واحد و مستمر صدق خواهد کرد؛ یعنی: کمال اول برای موجود بانقوه از آن جهت که بانقوه است.

د. به دنیل ان قه هریکه از حلقات این زنجیره نسبت و واسطه ای با حلقهٔ پس از خود دارد و لذا باید به حلفهٔ پس از حود متحد باشد . با همان شرح و نقصیلی که بیان شاه.

بنابراین، این وجود واحد و مستمر، یک وجود تدریجی سیّال و پویاست که بسر مادهٔ حامل قوّه جاری می شود و اختلاف تمنها در حمدود حسرکت و صورتهای متعددی است که یی در بی بر روی ماده می آیند.

تمام آنچه بیان شد. دربارهٔ جواهر نوعی [و تغییر و تبدلات جوهری]بود، اما نظیر همان مطالب در مورد اعراض نیر می آید، که تفصیل آن به آینده موکول می گردد.

#### [9] نتايج بحث

از آنچه بیان شد. امور ذیل روشن میگردد:

امر اول: «قوهٔ شی،» عبارت است از یک نحوه وجود و ثبوتی برای آن شی، که برحسب آن وجود، همهٔ آثار وجود فعلی شی، بر آن مترتب نمیگردد.

امر دوم: وجود بر دو قسم است: بالفعل و بالقوه.

امر سوم: هم چنین وجود تقسیم میشود به: وجود ثابت و سیّال.

امر چهارم: اشیائی که دارای قوء می باشند، و جودشان سیّال و تدریجی است و در مورد آنها حرکت صدق میکند.

امر پنجم: انسیانی که و جودشان سیّال و تندریجی نیست و به دیگر سخن: وجودشان ثابت است: فاقد قوّه می باشند؛ یعنی ماده ندارند. [این نتیجه عکس نقیض موافق نتیجهٔ بیشین است.]

امر ششم: هر شيء متحركي داراي ماده ميباشد.

امر هفتم: آنچه ماده ندارد، فاقد حركت ميباشد. [اين نتيجه عكس نقيض موافق نتيجهٔ بيشير است.]

امر هشتم: اعراض، از آنجاکه وجودشان برای موضوعشان و متعلق به آن است. از یک نوع حرکت، به تبع حرکت موضوعشان برخوردار میباشند، که تفصیل آن خواهد آمد.

# في زيادة توضيح لحدّ الحركة و ما تتوقف عليه

[1] قد تقدّم أنّ الحركة نحو وجود يخرج به الشيء من القوّة إلى الفعل تدريجاً. أي بحيث لا تجتمع الأجزاء المفروضة لوجوده. و بعبارة أخرى: يكون كمل حمد ممن حدود وجوده فعلبّةً للجزء السابق المفروض، و قوةً للجزء اللاحق المفروض، فالحركة خروج الشيء من القوّة إلى الفعل تدريجاً.

[٢] وحدّها المعلّم الأوّل بأنهاكمالُ أوّل لما بالقوة من حيث إنّه بالقوة. و توضيحه: أنّ الجسم الستمكّن في مكان أذر ترك المكان الأوّل بالشروع في السلوك إلى المكان الثاني حتّى يتمكّن فيه. فللجسم، و هو فسي المكان الأوّل الأوّل، كمالان هو بالنسبة إليهما بالقوّة، و هما السلوك الذي هو كمال أوّل و التمكّن في المكان الثاني الذي هو كمال أوّل للجسم الذي هو المكان الثاني الذي هو كمال ثان. فالحركة، و هي السلوك، كمان أوّل للجسم الذي هو بالقوّة بالنسبة إلى الكمال المائني، لأنّ السلوك متعلق الوجود به.

[17] وقد تبيّن بذلك أنّ الحركة متعلّقة الوجود بأمور ستّة؛ الأوّل المبدء، و هو الذي منه الحركة، و الثاني المنتهي من جانب الحركة، فالحركة تستهي من جانب إلى قال لا قورة سعها تحقيقاً إلى قورة المعلم المعقبة المعتمدة المعتم

أو اعتباراً، على ما سيتبيّن إن شاءالله. و الشالث المسافة النبي فيها الحركة، و هي المقولة، و الرابع المسوضوع الذي له الحركة، و هو المتحرّك، و الخامس الفاعل الذي به الحركة، و هو المحرّك، و السادس المقدار الذي تنتقدّر به الحركة، و هو الزمان.

# توضيح بيشتر دربارهٔ تعريف حركت و مقوّمات حركت

[۱] در بحتهای گذشته گفتیم حرکت عبارت است از: انحوهٔ وجودی که شی، به واسطهٔ آن به تدریج از قومه، د.وی فعل می رود» و تدریجی بودن آن بدین معناست که اجزایی که برای وجود آن فرض ا می شود، [در زمان واحد] باهم جمع نمی شوند، [در زمان واحد] باهم جمع نمی شوند، [.بلکه در طول زمان به وجود می آیند]. به دیگر سخن: مقصود از تدریجی بودن حرکت این است که هر یک از حدود [=اجزای فرضی] وجود آن، فعلیت جزء فرضی پیشین و قوهٔ جزء فرضی بسین می باشد. بنابراین، می توان در تعریف حرکت گفت: هحرکت خوج تدریجی شیء از توه به سوی فعل است. اه

[ممکن است توهم شود که تعریف یادشاه، مشتمل ببردو راست، زیرا تدریج عبارت است از: «وفوع شیء در لحظهای پس از لحظهٔ دیگر» و لحظه «طرف زمان» است و زمان «مقدار حرکت» میباشد. پس شناسایی تدریج، متوفف بر شناسایی حرکت میباشد. در نبیجه اخذ «تدریج» در تعریف حرکت، مستلزم آن است که

۱ بازار ترجه داننت که حرکت یک امر واحد و بسیط است و در خارج اجزای بالفعل ندارد. ساچون این امر واحد
 مدند و کشیدار میباشاند همین می نواند برای آن اجزایی را فرض کند.

تدريع يک معنان بديهي است. که با کدک حش شناسايي ميشود. البته نعويف يادشاه حذ حقيقي حرکت نيست زيرا حد ننها در مورد ماهت امکان بدير است و حرکت نحوه وجود است و وجود ماهيت ندارد. (مزلف).

شناسایی حرکت با چند واسطه متوقف بر شناسایی حرکت باشد.

حضرت مؤلف فی در پاسخ به این توهم در پاورقی کتاب می فرسایند: «تدریج یک معنای بدیهی است، که با کمک حس شناسایی می شود» و شناسایی آن متوقف بسر دانستن معنای حرکت نمی باشد.]

# [۲] تعریف حرکت نزد ارسطو

معلّم اول [= ارسطو] حركت را چنين تعريف كرده است: ٢ حـركت، كـمال اول است براي شيء بالقود، از آن جهت كه بالقود است».

برای روشن شدن این تعریف، جسمی رادرنظر بگیرید که در مکانی قرار گرفته است. این جسم اگر بخواهد در مکان دیگری واقع شود، مکان اول را رهاکرده و شروع میکند به حرکت کردن به طرف مکان دوم، تا در آن قرارگیرد. بنابراین، جسم آنگاه که در مکان اول قرار دارد، دو کمال دارد که نسبت به هر دو بالقوه می باشد

و به دیگر سخن: دارای دو کمال بالقوه است: ایکی گذر [از مکان اول به سوی مکان دوم اکه کمان اول به سوی مکان دوم اکه کمان اول برای آن است و دوم قرار گرفتن در مکان جدید، که کمال دوم برای آن میباشد. بنابراین، حرکت، که همان سیر و گذر از مکان اول خواهد بود، اما نه مطلقاً، بلکه از آن جهت که آن جسم نسبت به کمال دوم بالقوه است، زیرا و جود سیر و گذر وابسته به آن کمال دوم میباشد.

[ الوضيح بيشتر اين كه: در همان مثال بالا وقتى جسم درنقطهٔ «الف» قرار دارد و مى خواهد درنقطهٔ «الف» قرار دارد و مى خواهد درنقطهٔ الب قرار بگيرد، أن جسم از أن جهت كه يك شيء بالفعل است. داراي دو كمال مي باشد: يكي همان صورت نوعياي كه واجد أن است و ديگري آثار و اعراضي كه در همان حال بر أن صورت نوعي مترتب مي گردد، كه يكي از أنها همان هيودن در نقطهٔ الف» است. چنان كه در بحثهاي بيشين بيان شدا، صورت نوعي

٨. ر. ك.: قصل ينجم از مرحنة ششيه و فصل جهاردهم از مرحبة هشتم.

جسم را کمال اول و آثار و اعراض مترتب بر آن راکمال دوم می نامند، چرا که صورت نوعی نقدم بر اعراض دارد و اعراض مترتب بر آن می باشد. اما مقصود از کمال اول در تعریف حرکت، صورت نوعی جسم نیست و به همین دلیل قید «از آن جهت که بالقوه است» را در تعریف حرکت آور دهاند. به واسطهٔ ایس قید، صورت نوعی از تعریف بیرون می رود، زیرا صورت نوعی کمال جسم است، اما از آن جهت که بالفعل می باشد.

حاصل آنکه «کمال بودن» حوکت برای جسمی که در نقطهٔ «الف» قبرار دارد، به لحاظ آن است که حرکت، در برابر سکون، یکی از فعلیتها است که جسم نسبت به آن شیء آن بالقوه می باشد و حصول آنچه امکان حصول برای شیء دارد، نسبت به آن شیء کسال به شمار می رود.

اما «اول» بودن آن، به لحاظ مقدمه بودن حرکت برای وصول به غیایت می باشد، زیرا همان طور که در بحث «علت غایی» گذشت حرکت مطلوب بالذات نیست و هر حرکتی برای رسیدن به یک هدف و غایتی تحقق می باید. در واقع کل حرکت مقدمه است برای وصول به آن غایت. پس «کمال اول» بو دن حرکت بدین معناست که حرکت کمالی است که وجودش وابسته و متعلق به هدف؛ کیمالی است که وجودش وابسته و متعلق به هدف و غایت می باشد.

اما این که گفته شد: «حرکت کمال اول است برای شیء بالقوه ه نکته اش آن است که: حرکت، اگرچه خود یک فعلیت است ـ زیرا اگر آن را در برابر سکون قرار دهیم، یکی از فعلیت ما خواهد بود ـ ام این تفاوت را با دیگر فعلیتها دارد که آمیخته با قوه است. است. شیء تا وقتی در حرکت است، بالقوه است و فعلیتی را پیشرو دارد؛ بنابراین، شیء تا حالت بالقوه نسبت به شیء دیگر ـ که همان کمال ثانی و غایت و هدف است ـ نداشته باشد.)

١٠ ز. كنا قصل باز دهم از موحلة هشتم.

### [33] مقومات حركت

از آنچه گذشت. روشن می شود که حرکت در وجود خود به شش امر نیازمند ست:

۱ ـ «مبدأ» و أن نقطه اي است كه حركت از أن آغاز مي شود.

۲ ـ «منتها» و آن غايتي است كه حركت به سوى آن متوجه است.

لزوم مبدأ و منتها برای هر حرکتی از آن روست که حرکت از یک سو، به قبوهای می رسد که حقیقتاً با اعتباراً فاقد هر فعلیتی سی باشد و از سوی دیگر، به فعلیتی می رسد که حقیقتاً با اعتباراً فاقد هر قوهای می باشد: چنانکه در آینده به خواست خداوند روشن خواهد شد.

إدر حركت جوهرى. آغاز حركت قوهاى است كه حقيقتاً هيچ فعليتى ندارد و پايان حركت نيز فعليتى است كه حقيقتاً هيچ قوهاى ندارد، زيرا دهمان طور كه مصنف ارجمند الله در فصل پنجم بدان تصريح سىكند، آغاز حركت جوهرى، صادهٔ اولى و بابان آن، تجرد است و مادهٔ اولى قوهٔ صرف است؛ همان گونه كه مجرد تيام، فيعليت محض مي باشد.

اما در حرکات عرضی، آغاز حرکت قودای است که حقیقناً هسراه بنا فعلیت میباشد، اما چون آن فعلیت هیچ تأثیری در حرکت ندارد، عقل مبدأ حرکت را قودای که فعلیت ندارد، اعتبار میکند. پس در حرکات عرضی مبیداً حرکت اعتباراً قوه محص میباشد. توضیح این که: مهمان طور که در فصل پنتجم بیان خواهد شد حرکات عرضی از ماده موضوع آغاز میشود و این ماده قودای است که مقارن بنا فعلیت میباشد. زبرا ماده همیشه متقوم به یک صورت و فعلیت است. اما از آن جا که حرکت چیزی نیست جز هخروج ندریجی از «قوه» به سوی فعل»، فعلیت مقارن بنا حرکت چیزی نیست جز هخروج ندریجی از «قوه» به سوی فعل»، فعلیت مقارن بنا حرکات، مبدأ حرکت را قوه بدون فعلیت اعتبار میکند؛ یعنی قودای که از جهت آن حرکات، مبدأ حرکت را قوه بدون فعلیت اعتبار میکند؛ یعنی قودای که از جهت آن

حركت بدون فعليت است.

این در مورد مبدأ حركات عرضي بود، اما در مورد منتها و بایان حركات عرضي نيز بايد گفت: پايان اين حركات، فعليتي است كه حقيقتاً واجد قبوه مي بانده زيبرا حرکات عرضی طبیعی، به سکون منتهی میگردد و حرکات عرضی قسری، به هیئتی كه اثر قسر در أن تمام مي شود پايان مي يابد؛ هم چنين حركات نفساني به أنجه متحرك كمال خود مي داند مي رسد و هيج يك از اين نقطه هاي پاياني خالي از قوه لیست. اما چون این قوم تأثیری در حرکت پیشین ندارد. اعتقل منتهای حرکت را فعليت بدون قوم اعتبار ميكند؛ يعني فعليتي كه از ناحيهُ أن حركت بدون قوه است. در مورد حرکات جوهریای که در میان حرکت جوهری عمومی یادشده فرض مي شود، نيز جريان برهمين منوال است؛ يعني مبدأ حركتْ قوهاي است كه حقيقناً همراه با فعلیت می باشد، اما عقل آن را بدون فعلیت اعتبار مو یکند و منتهای آن نیز . فعليتي است كه حقيقتاً همراه با قوه مي باشد. اما عقل آن را بدون قوه اعتبار مي كند.] . ۳ مسافت، که حرکت در آن و افع می شود و آن همان «مقوله» است [که حرکت به آن نسبت داده مي شو درمثلاً حركت و ضعي به مقولة «وضع» و حركت انتقالي به مقولة «أين» نسبت داده مي شو د و اين مقو لات مسافت أن حركات مي باشند. [

۲ موضوع، که حرکت برای آن میباشد. موضوع حرکت همان «متحرک» است [؛
 یعنی چیزی که حرکت از اوصاف آن به شسار میرود.]

۵ ـ فاعل، که حرکت به واسطهٔ آن تحقق می یابد. فاعل حرکت همان محری است. [که حرکت را در موضوع ایجاد میکند و موضوع را منحری میسازد].

۶ مقداری که اندازهٔ حرکت را مشخص می سازد. مقدار حرکت هممان «زمان» است.

١. زيرا حركت مبارت است از خروج تلايحي او قوه به سوي «فعل»

# في انقسام التغير

[1] قد عرفت أنَّ خروج الشيء من القوّة إلى الفعل لا يخلو من تغيّر إمَّا في ذاته. أو في أحوال ذاته، و إن شئت فقل: إمّا في ذاتيّه كما في تحوّل نوع جوهريّ إلى نوع آخر جوهريّ. أو في عرضيّه كتغيّر الشيء في أحواله العَرضيّة.

آآآ ثم التغبر إمّا تدريجيً و إمّا دفعيَّ بخلافه، و التغير التدريجيّ ـ و لازمه إمكان الانقسام إلى أجزاء لا قرار لها و لا اجتماع في الوجود ـ هي الحركة. و التغير الدفعيّ بما أنّه يحتاج إلى موضوع يقبل التغير و قوةٍ سابقة على حدوث الشغير لا يستحقّن إلّا بحركة. لما عرفت أنّ الخروج من القوة إلى الفعل كيفما فرض لا يتمّ إلّا بحركة. غير أنّه لئناكان تغيّراً دفعيًا كان من المعاني المنطبقة على أجزاء الحركة الآنية. كمالوصول و الترك و الاتصال و الانفصال. فالتغير كيفما فرض لا يتمّ إلّا بحركة.

[٣] ثمّ الحركة تعتبر تارةً بمعنى كون الشيء المتحرّك بين المبدء و المنتهى، بحيث كلّ حدّ من حدود المسافة فرض، فهو ليس قبله و بعده فيه، و هي حالةُ بسيطة تابتة غير منقسمة، و تسمّى الحركة التوسّطيّة.

[۴] وتُعتبر تارةُ بمعنى كون السيء بين المبدء و السنتهى. بحيث له نسبة إلى حدود المسافة المفروضة التي كلّ واحد منها فعليّةُ للفرّة السابقة و قوّةُ للفعليّة اللاحقة. من حدّ يتركه و من حدّ يستقبله، و لازم ذلك الاستسام إلى الأجدراء و الانهصرام و

التقضّي تدريجاً. و عدم اجتماع الأجزاء في الوجود. و تسمّى الحركة القطعيّة.

الحا والاعتباران جميعاً موجودان في الخارج، لا نطباقهما عليه، بمعنى أن للحركة نسبةً إلى السبدء و السنتهى لا يقتضي ذلك انقساماً و لا سيلاناً و نسبةً إلى المسبدء و المنتهى، و حدود المسافة تقتضى سيلان الوجود و الانقسام.

[9] وأمّا ما يأخذ: الخيال من صورة الحركة بأخذ الحدّ بعد الحدّ منها و جمعها صورة متصلة مجتمعة الأجزاء. فهو أمرّ ذهنيٌ غير موجود في الخبارج، لعدم جواز اجتماع أجزاء الحركة لو فُرضتُ لها أجزاء، و إلّا كانت ثابتةً لا سيّالة، هذا هف.

#### فصل چهارم

### اقسام تغبّر'

# [ ۱ ] خروج از قوه به فعل توأم با نوعي تغير است

پیش از این دانستیم که خروج شیء از قوه به فعل همیشه تو اَم با نبوعی تعیر و دگرگونی میباشد و این تغیر یا در دات شیء است و یا در احوال ذات. و به تنعیبر دیگر: تغیر یا در ذات شیء است؛ مانند آنجا که یک نوع جو هری به یک نوع جو هری دیگر منتقل می شود و یا در غزضی شیء میباشد؛ مانند آنجا که احوالِ عرضی شیء دیگر منتقل می شود.

[نکتهٔ عدول از تعبیر «ذات» به «ذاتی» آن است که ذات شی، از وجود نفسی آن انتزاع میگردد، که یک وجود بشرط لا است و دارای ماهیت میباشد، اما ذاتی شی، از وجود نعتی آن گرفته می شود، که یک وجود لابشرط میباشد و همانگونه که در فصل ششم خواهد آمد. شی، به اعتبار وجود نفسی اش دگرگون و متحول نمی شود، بلکه تغیر و تحوّل تنها به اعتبار وجود نعنی شی، میباشد.

در مورد «خرضي» نيز همين مطلب صادق است. حالاتي كه بـر شـيء عـارض

 ۱. مغیر از ساده غیر کوفته شد و به معمای ادیگر شدن و دهگوکون شدن، است. نبأ ل و تحول نیز معدیی بردیک به نعیر درند. می گردد، وجود شان هفی نفسه لغیره است و مفهومی که از وجود نفسی آنها، کسه یک وجود بشرط لا است به دست مین آید، یک مفهوم ماهوی بوده و هعرض انمیده می شود و بدین لحاظ تغییر و تحولی در آن راه تدارد: اما مفهومی که از وجود لغیره آن، که یک وجود نعنی و لابشرط است، گرفته می شود، مفهوم ماهوی نبوده و «عرضی» نامیده می شود و بدین لحاظ در آن تبحول و دگرگونی راه دارد. حاصل آن که تغیر در اعراض شیء رخ نمی دهد، بلکه در عرضیات آن روی می دهد.]

#### [2] تغیّر تدریجی و تغیّر دفعی

نغیر و دگرگونی بر دو قسم است:

۱ ـ تغیّر تدریجی. [و آن تغیّر و دگرگونی ای است که در طول زمان تحقق می بابد. یعنی میان متبدل و متبدل الیه فاصلهٔ زمانی وجود دارد؛ مانند آنجا که حوارت آب از درجهٔ ده به درجهٔ صد تغییر میکند.]

۲ - نغیر دفعی که برخلاف تغیر تدریجی است. [و آن نحول و دگرگونی ای است که دفعتاً و آناً انجام می گیرد؛ یعنی هیچ فاصلهٔ زمانی میان موقعیت سابق و موقعیت حدید وجود ندارد، بلکه در یک نقطهٔ مشخص، یک شیء تبدیل به شیء دیگر می شود؛ مانند رسیدن متحرک به نقطهٔ پابانِ حرکت. متحرک اگرچه مسافت میان نقطهٔ آغاز حرکت و نقطهٔ پایانی را به تدریج و در طول زمان طی میکند، اما رسیدنش به نقطهٔ پایانی، دفعی و در یک آن می باشد. حتی تبدیل حالت سکون به حالت حرکت نیز دفعتاً انجام می گیرد. شیء ساکن وقتی شروع به حرکت میکند و حالت قرار و ثبات خود را با تغیر و تحول تبدیل میکند، تبدیل به سکون به حرکت آناً شهدیل میکند، تبدیل سکون به حرکت آناً شهدیل میکند، تبدیل سکون به حرکت آناً شهدیل میکند، تبدیل سکون به حرکت آناً و بدون هیچ فاصلهٔ زمانی میان حالت سکون و حالت می حرکت انبا می به برکت انبا می به برکت انبا و بدون هیچ فاصلهٔ زمانی میان حالت سکون و

### هیچ تغیّری بدون حرکت تحقق نمی یابد

تغیّر تدریجی [از آنجا که در طول زمان تحقق مییابد، ازنوعی امتداد و کشش برخوردار میباشد: لذا] همیشه قابل انقسام به اجزایی گلرا و بسیقرار میباشدا؛ اجزایی که با یک دیگر و بهطور همزمان نمی توانند به وجود آیند. چنین تغیّری همان حرکت میباشد. [بنابراین، کوتاه ترین تعبیری که در تعریف حرکت می توان بیان کرد همین است که: ۲-حرکت تغیّر تدریجی است».]

اما تغیر دفعی نیز بدون حرکت نمی تواند تحقق یابد، زیرا هر تغیر دفعی نیاز مند موضوعی است که آن تغیر را بپذیر د و نیز نیاز مند قوه ای است که پیش از حدوث آن تغیر وجود داشته باشد. و پیش از این دانستیم که درآمدن شیء از قوه به فعل، به هر صورت که در نظر گرفته شود، بدون حرکت نخواهد بود. منتها تغیر موردنظر، چون دفعی است، از معانیی خواهد بود که بر اجزای آنی حرکت منطبق می گردد؛ مانند: رسیدن، رهاکردن، منصل شدن و جداگشتن. بنابراین، تغیر، به هدر صورت فدرض شود، بدون حرکت نخواهد بود.

[توضیح برهان فوق آن است که: پدیدهای که در اثر تغیر دفعی به وجود می آید،

۱. ویژگی دانی هر امر ممدی آن است که به اجزایی از جنس خود قابل انقسام میباشد و این انقسام حاً. یقف ندارده مثلاً یک حجم قابل انفسام به حجم های کوچکاتر و یک سطح قابل انقسام به سطح های کوچکاتر و یک خط قابل انقسام به خطوط کوچکاتر میباشد. بر همین اساس: حرکت: که یک امر ممند و غیرقار است، نیز قابل انقسام به اجزای اکوچکاتری است، که همهٔ آنها از جاس خود حرکت میباشند؛ یعنی خودشان نیز ممند، گذرا و بر قرارند.

۲. تعبیر «اجیرای آنی سرکت» خاتی از مسامحه نیست و بهتر است به جای آن از تعییر «حدود آنی سرکت» استفاده نبود، زیرا اجیرای آنی حرکت» جنوب حرکت بوده و امتداه زمانی دارند و حبرگز بسرای حبرکت اجیرای آلسی نبری در نظر گرفت. اما دحده عبارت است از فصل مشترکی که میان دو جز و بک اهر معتد اعتبار می شوده به گونه ای که می نواند آغار یا پایان هریک از دو جز و یا آغاز بکی و پایان دیگری باشد؛ مانند نقطه ای که در وسط خط در نظر گرفته می شود آن را به دو باره خط تنسیم می کند. جدالسدن و یا متصل شدن در حرکت نیز حکم نقطه در خط را دارد.

حادث زمانی است. و براساس این اصل کلی که: «کل حادث زمانی مسبوق بقوة و مادة تحملها» باید پیش از آن پدیده، قره و امکان آن، در یک ماده تحقق داشته باشد. البته این پیشی، زمانی است و حجنانکه در فصل دوم گذشت ـ قوه پدیده و خوه آن پدیده، موجود به یک وجود می باشد، و تفاو تشان تنها در شدت و ضعف است. پس بابد بکه وجود مستد و مستمر ـ که در طول زمان تحقق می باید ـ در آن جا وجود داشته باشد؛ یعنی یک وجود سیال و تدریجی و این همان حرکت است. بنابراین، و جود حرکت در کنار هر تغیر دفعی، اجتناب ناپذیر است.

البته تغییرات دفعی. چون دفعتاً و در یک آن روی می دهد، بر حدود آن حرکت منطبق می شود؛ مثلاً وقتی جسم از نفطهٔ «الف» به سوی نفطهٔ «ب» حرکت می کند و فاصلهٔ میان آن دو را تدریجاً طی می کند، اگرچه گذر و حرکت از نقطهٔ «الف» به «ب» در طول زمان انجام می گیرد و یک تغیر تدریجی می باشد. اما در طی این حرکت یک سری نفیبرات دفعی نیز می توان در نظر گرفت؛ مثلاً جداشدن از شقطهٔ «الف» و یا رسیدن به نقطهٔ «ب» و یا هر نقطهٔ دیگری که در مسبر حرکت در نظر گرفته شودا، دفعی می باشد. ا

# [۳] حرکت توسطی و حرکت قطعی

ا حرکت دارای دو معنای متفاوت است: پکی حرکت به معنای تو سط (میان سیداً و منتها بودن) و دیگری حرکت به معنای قطع (طیکردن و سپری نمودن فاصلهٔ میان

۱. البتد باید نوجه دشت که نمور دمعی در اغاز حرکت و پایان آن، حقیقی است، اما تنظیرات ده می در مسیر حرکت اعتباری می باشند. زیرا نقیز دممی در باک «آن» واقع می شود و آن طرف رمان است و نتیه در آغاز و پایان زمان ربان زمان آخار و پایان زمان حرکت است، وجود دارد. ما حدود و آنانی که در وسط یک حرادت و پاکه زمان در نقل کرفته می سود، نتیا به اعتبار دهن است و در نتیجه نقسوت دفعی منطبق بر آن صدود و لحفات نیز امتباری خواهد رود حام بل آنکه تنها بغیبر دفعی حقیقی عبارت است از جداشدن از میدا حرکت و رسید، به منتهای سرکت

مبدأ و منتها). افلاسفه در اینکه کندام یک از معالی فنوق در خنارج تنجفق دارد و کدام یک تحقق نداشته و صرفاً ذهنی میباشد، اختلاف نظر دارند. در این بناب سم نظریه وجود دارد:

۱ نظریهٔ نخست این که: حرکت توسطی در خارج موجود است و حرکت قطعی امری ذمنی است. از ظاهر کلام شیخ الرئیس همین نظریه استفاده می شود و حکمای پس از وی، لااقل تا زمان میرداماد. این نظریه را پذیرفتهاند.

۲ نظریهٔ دوم آن است که: حرکت قطعی در خارج وجود دارد و حرکت توسطی امری ذهنی بوده و در خارج تحقق ندارد. ملاصدرانهٔ تا اندازهٔ زیادی متمایل به این نظریه است. اگرچه نمی خواهد آن را به طور صریح پیان کند.

۳ نظریهٔ سوم این که: هر دو حرکت وجود دارند و بر خارج منطبق می شوند. طبق این نظریه که مؤلف از جسند تا پیرو آن است، حرکت قبطعی و حرکت تبوسطی در واقع دو اعتبار از یک واقعیت واحد می باشند آباتوجه به مقدمهٔ فوق، به شرح هر یک از معانی حرکت می پردازیم. [

حركت توسطى: يك معنا و يك اعتبار حركت، عبارت است از: «بنودن شنىء متحرك ميان مبدأ و منتها: به گوله: ي كه هر يك از حدود فرضي مسافت درنظر گروته شود، متحرك در لحظهٔ قبل و در لحظهٔ بعد در آن حد و جود ندارد، (بلكه فقط در يك الحظه و در يك الآن، در آن حد و جود دارد، (« حركت بدين معنا يك حالت بسبط [- لحظه و در يك الله: [- قارً ] و غير قابل تقسيم است. اين معناي حركت الحركت تو سطى» ناميده م شود.

۸ این ناخته را اشاد از نظر دور داشت که مراضوع بعث در این مرحاه همان حرکت قه می است و سریف هایی که امرای حراکت الافتاری بای شد. مامند. دحر واج بادریجی از قوم به فعل « دامه در موارد حرکت قطعی سادق است نه احرافت با معفی.

۲ را کارخرکان و زمان ج اراض ۲۰۰

(نسبت حرکتِ توسطی به هریک از حدود مسافت، در واقع، نسبت کلّی به افرادش است و از این جهت، حرکت توسطی مانند تغیّر دفعی است، که بـر حـدود فرضی حرکت قطعی منطبق میگردد.]

[۴] حرکت قطعی: معنای دیگر حرکت عبارت است از: [«بودن شیء متحرک میان مبدأ و منتها؛ به گونهای که نسبتی به هریک از حدود فرضی مسافت دارد، حدّی را رها کرده و به حدّ دیگری می رسد؛ حدودی که هرکدام فعلیتِ قوهٔ پیش از خود و قوهٔ فعلیتِ پس از خود می باشند.» حرکت بدین معنا مستلزم قابلیت انقسام به اجزاه گذرا و تدریجی بودن است و نیز اجزای آن پخش بوده و تحقق جمعی و همزمان آنها ناممکن می باشد. این معنای حرکت، «حرکت قطعی» نامیده می شود.

[حرکت قطعی یک وجود ممتداز مبدأ تا منتها دارد و نسبت آن به هر قطعه از آن. نسبت کل به جزء میباشد.]

# توضيح بيشتر دربارة حركت توسطي وحركت قطعي

[برای روشن شدن معنای حرکت توسطی و حرکت قطعی به این مثال توجه کنید: گلوله ای را در نظر بگیرید که یک مسافت دومتری را در زمان دونانیه طی میکند. در این جا ذهن دو کشش و دو امتداد تشخیص می دهد: یکی امتداد مکنانی (دومتر) و دیگری امتداد زمانی (دوثانیه). این دو امتداد به نحوی بر یک دیگر انطباق دارند؛ یعنی می توان گفت: گلوله در یک قطعهٔ زمانی به طول دوثانیه. در یک قطعهٔ مکانی به طول دومتر قرار دارد. حال اگر آن قطعهٔ زمان را به دو قطعهٔ کوچک تر تقسیم کنیم. آن قطعهٔ مکان نیز به دو جزء کوچک تر تقسیم خواهد شد؛ یعنی گلوله در زمانی کمتر از دوثانیه (مثلاً یک منز، درجایی که حرکت (مثلاً یک منز، درجایی که حرکت

این واقعیت خارجی را به دو صورت می توان تعبیر و تفسیر کرد:

۱ ـ این که بگوییم: معنای این که گلوله در قطعه ای از زمان در قطعه ای از مسافت قرار دارد، این است که گلوله در آن قطعه از زمان، در فاصلهٔ میان مبدأ و منتهای آن مسافت مسافت میباشد و این بودن به این نحو است که هر «آن» در یک «حد» و در یک نقطه از مسافت است؛ به طوری که در «آن» قبل یا «آن» بعد در آن «حد» و در آن نقطه نیست. گلوله تا و فتی ساکن است، در آنات متعدد در یک نقطه قرار دارد، اما وقتی در حال حرکت است، هر «آن» در یک حد میباشد. آن به آن حدود مسافت، که گلوله در آن واقع است، تغییر میکند. طبق این تفسیر، حرکت گلوله عبارت است از «توسط» یا «میان مبدأ و منتها بودن» و این همان «حرکت توسطی» است.

۲ منافت ویگر آن است که بگوییم: معننی این که گلوله در قبطعهای از زمان در قطعهای از زمان در قطعهای از زمان در تطعهای از زمان در تسام آن قطعه از مسافت قرار دارد؛ به نحوی که مبلداً این «بودن در آن مسافت» بسر «مبداً آن زمان» منطبق است و منتهایش بر منتهای آن منطبق می باشد و وسطش بر وسط آن و تمامش بر تمام آن و این حرکت قطعی است، بنابراین، حرکت قطعی عبارت است از: «بودن گلوله در تمام ده ثانیه در تمام ده متر».

بنابراین، حرکت تو سطی امری بسیط و بیکشش است که از اول تا آخر زمان باقی است: هم در اول است، هم در وسط و هم در آخر، معنای اینکه باقی است، آن است که هر یک از آنات زمان را که در نظر بگیریم، او با تمام وجودش در آن «آن» هست و البته در هر آن در یک ۴حک» از مسافت است.

اما حرکت قطعی امری کشش دار است و تمام زمان را اشتغال کرده است: اولش اول زمان را، وسطش وسط زمان را و تمامش تمام زمان را نه تمامش و نه جزئش از اول تا آخر باقی نیست. اصلاً مفهوم «بقا» دربارهٔ خودش یا اجزائش صدق نمی کند.)

ر. کند باورقی اصول فلسفه و روش رئالیسم، چ ۴، ص ۵۵ ـ ۵۷.

### [۵] وجود حرکت توسطی و حرکت قطعی در خارج

حقیقت آن است که این دو معنا و دو اعتبار، هردی، در خارج تحقق دارند، زیبرا هردوی آنها بر خارج منطبق می شوده بدیس معناکه حرکت آنسیتی با مبدأ و منتها دارد. که نه اقتضای انقسام دارد و نه سیلان و گذر و نیز نسبتی با مبدأ و منتها و حدود مسافت دارد، که اقتضای سیلان وجود و انفسام در آن هست.

[حاصل آنکه: حرکت تنوسطی و حنوکت قاطعی دو تنفسیر و دو تنعییر از یک واقعیت است و هر دو از یک حقیقت، به دو لحاظ، النزاع می شوند. بنابراین، هر دوی آنها، به تبع منشأ انتزاعشان، درخارج ثبوت و تحقق دارند.]

### [۶] تصویر پنداری حرکت

معد توجه داشت که مصویری که خیال و پنداز برای حرکت ترسیم می کند به این نحو که حدود گوناگون حرکت را در کنار یک دیگر قرار داده و یک صورت پیوسته را که اجزایش با یک دیگر جمعاند، از آن به و جود می آورد آ امری ذهنی است و در خارج و جود ندارد. به دلیل آن که اجزای حرکت باگر اجرایی برای آن فوض شود باشی توانند با یک دیگر جمع شوند و به طور همزمان تحقق بایند. زیرا در این صورت، آن حرکت تایب و باقرار خواهد بود. نه میآن و بی قرار و این حلاف فرض است. [زیرا در کت بودن حداید فرض است.]

۱ - اتوجه به آن بعد در تعریف حرکت قطعی و توضیش کافشتند باید به جای الحرکت!! در اس چا لیم. مشحرک ذکر - لبود.

۱ عالت قطره بارانی که هر حال پاسن آمدن. به صورت یک خط برای ما نماید، مهرسوه، در حالی که آن نحط و جرد خارجی بدشته و آمری همتنی عملی رست.

# في مبدء الحركة و منتهاها

[1] قد تقدّم أنّ للحركة انقساماً بذاتها، فلتُعلم أنّ انقسامها انقسام بالفوّة لا بالفعل. كما في الكم المقصل القارّ من الخطّ و السطح و الجسم التعليميّ، إذ لو كانت منقسسة يالفعل فانقصلت الأجزاء بعضها من بعض انتهت القسمة إلى آجزاء دفعيّة الوقوع، و بطلت الحركة.

[٣] وأيضاً لا يقف ما فيها من الانقسام على حد لا يتجاوزه. ولو وقف على حد الانتعداد الفسمة كانت مؤلفة من أجزاء لا نتجزي، و فد تقدم بطلانها.

[17] ومن هذا يظهر أن لا مبدء و لا منتهى للحركة بمعنى الجنزء الأوّل الذي لا ينقسم من جهة الحركة و الجزء الآخر الذي لا ينقسم كذلك. لمّا تبيّن أنّ الجنزء بهذا المعنى دفعيّ الوقوع، فلا ينطبق عليه حدّ الحركة التبي هني سيلان الوجود وتدرُّجه.

[۴] وأمّا ما نقدّم أنّ الحركة تنتهي من الجانبين إلى مبدأ و منتهى فهو تحديد لها بالخرج من نفسها، فتنتهي حركة الجوهر من جانب البدء إلى قوّة لا فعل معها إلّا فعليّة أنّها قوّة لا فعل معها، و هو السادة الأولى، و من جانب الختم إلى فعل لاقوّة معها و هو التجرّد، و سنزيد هذا توضيحاً إن شاءاته.

[۵] و تنتهي الحركات العرضية من جانب البدء إلى مادة الموضوع، و هي التي تقبل الحركة، و من جانب الختم في الحركة الطبيعيّة إلى ما تقتضيه الطبيعة من السكون، و في الحركة القسريّة إلى هيئة ينفد عندها أثر القسر، و في الحركة الإراديّة إلى ما يراه المتحرّك كمالاً لنفسه يجب أن يستقرّ فيه.

# مبدأ حركت و منتهاى آن

# [ ١ ] انقسام بالقود حركت به اجزاى كوچك تر

ببش از این گفتیم: حرکت ا ذاتاً دارای انقسام میباشد ا، زیرا حرکت امری ممتد و کشش دار است و چنبن امری ذاتاً دارای انقسام است. [۲ اما باید دانست که این انقسام بالقوه است، نه بالفعل. [در واقع هر حرکتی یک واحد ممتد است و کثرت آن ذهنی میباشد؛ یعنی ذهن است که برای حرکت اجزا در نظر می گیرد. به دیگر سخن: یک حرکت واحد قابلیت آن را دارد که به چند حرکت کو چک تر تقسیم شود، نه آن که حقیقتاً دارای اجزائی باشد که در کنار یک دیگر قرارگرفته و آن حرکت را تشکیل داده باشند.] مامند کم متصل قار، یعنی خط، سطح و حجم، اکه هر یک از آنها، چون امری ممتد و کشش دار است، قابل انقسام به اجزای کو چک تر میباشد؛ اگرچه ایس اجزا بالقوه در آنها موجود است، نه بالفعل.]

۱. همانگونه که قبلاً بادآور شدیم، موضوع بحث در این مرحله، حرکت قطعی است. و احکامی که بیان می شود. همه درمورد همان حرکت قطعی صادق است، ازجمله آنچه در این فسل بیان میگردد.

۲. البته باید توجه داند. که دانشمام پذیری و پیژگی ذاتی کمیت است و فعاسفه خود حرکت را کسیت معشمار نعمی آورند و بلکه آن وا معروضی زمان که یک کم متصل غیرفار است، می دانند از این رو باید گفت: انقسام بذیری حرکت به واسطهٔ عروضی زمان بر ان می باشد؛ همانگونه که انقسام پذیری جسم طبیعی به واسطهٔ طروض جسم تعلیمی در آن است.

دلین بالقوه بودن انقسام حرکت آن است که اگر حرکت، بالفعل منقسم باشده یعنی اجزائی که بنرای آن می توان در نظر گرفت إسالفعل درخبارج تنحقق دائدته و إبنا وجودهای جداگانه و مجزا موجود باشند، انقسام حرکت به اجزائی منتهی محواهد گشت که وجودشان دفعی و آنی است و در نتیجه حرکت (به عنوان یک امر ممند و تغییر تدریجی اباطل خواهد شد (و وجود خارجی نخواهد داشت.)

[توضیح ایرزکه: اگر هر حرکتی در خارج از بک سلسله اجزای بالفعل تشاکیل شده باشد. آن اجزا خودشان یا از جنس حرکتانه و یا از جنس حرکت نیستند. در حالت نخست. مشمول قاعده دو ق خواهند بوده یعنی خود آن اجزا ایز باید از اجزای بالفعل دیگری تشکیل شده باشنده همین سحن دربارهٔ اجزای بعدی نیز جاری می گردد و در نتیجه یک حرکت و احد و محدود به دو حد، باید بی نهایت جزء داشته باشد و این محال است. بنابراین، بایدگفت: اجزای بالفعل حرکت، خودشان از جنس حرکت (امری ممتد و تکشش دار) لیستند. بلکه از جنس تغیر دفعی می باشند. معنای این سخن آن است که آن چه در خبارج تا حقق دارد، مجموعهای است از تنفیرهای دفعی- مانند نقاطی که کنار یک دیگر قرار گرفتهاند. در نتیجه حرکت، به عنوان امری ممتد و کشش دار و به عنوان تغیر شادی به عنوان امری ممتد و کشش دار و به عنوان تغیر شاد یجی، هیچ واقعیتی بخواهد داشت، بلکه فقط الحکس خیالی تغیرهای دفعی می باشد. ا

# [۲] انقسام حرکت به اجزای کوچک تر حد یقف ندارد

نکتهٔ دیگر در ابن جا آن است که الفسام حرکت به اجزای کر وجک تر حال یقف ندارد (۱ بدین معنا که هر جزی برای حرکت در نظر بگیریم، خود آن جزء نبز قبابل انقسام به اجزای کو چک تر است و هر بک از آن اجزا نیز، به نوبهٔ خود. قابل انقسام به اجزای کو چک تر می باشند و به همین نرنیب. از برا اگر این تفسیم به جایی بر سد که در آن بایستد و نتواند از آن بگذرد، (بعنی اگر در روند تقسیم به احزائی بر سیم که

حتى به كمك وهم و ياعقل هم نتوان آنها را بله اجبزاي كلوچكاتر تنقسيم نسود]. حركت مركب از «اجزاي لاينجزي» إساجزائي كه فناقد بُنعد و استداد بلوده و قنابل تجزيه نمي باشند. إخواهد بودكه ييش از اين بطلان آن گذشت. \

# 31 مبدأ ومنتهاي حركت

ان آنچه بیان شدر وشن میگردد حرکت میدا [به معنای جزء مخستین] و منتها [به معنای جزء آخرین] و منتها [به معنای جزء آخرین و رای آن در نظر گرفت که از جهت حرکت انقسام ابذیر باشد و انر اسی توان جزء آخرینی بنرای آن در نظر گرفت که ازجهت حرکت انقسام نایذیر باشد.

[ابن که گفتیم: ۱۱زجهت حرکت انقسامناپذیر باشد، به خاطر آن است که مبدأ هر امر ممتدی نباید از جهت آن امر ممتد، قبل انقسام باشد، اگرچه از جهت دیگر بنوان آن را تقسیم نمود؛ مانند خط که مبدأ سطح است و آن نحوه انقسامی که در سطح راه دارد (انقسام در طول و مرض) در آن راه ندارد، اگرچه آن راه از آن جهت که خط است، می توان تقسیم کرد.

سر این که میدا هر امر ممتدی نباید، از جهت آن امر مستد، قابل انتفسام بناشد، آن است که: اگر میدا، از جهت آن امر مسند، قابل انقسام باشد، خود آن میدا دارای میدای خواهد بو د که جزء اول آن را تشکیل می دهد و میدا آن میدا نیز خودش دارای میدا خواهد بو د و به همین ترتیب: هر میدئی، به نوبهٔ خود، میدئی خواهد داشت و ایس سلسله به جابی منتهی نخواهد گشت. در نتیجه آن امر ممند فاقد میدا خواهد بود و این خلف فرض است. نظیر این سخن در مورد منتها نیز می آید و نتیجه می دهد که

د را ک فصل پنجه از مرحمه شاتند. به مفاطعه ی برهینی که در آن چه پیان شده همیچ امر مسئله و کشش داری - نمی تا از مجزان مامه بهه او امام د (جزء لانتجزی) شکیل شده باشد.

منتهای هر امر ممتدی نباید از جهت آن امر ممتد قابل انقسام باشد.]

اما این که گفتیم: نمی توان جزیی از حرکت رامیداً و جزیی را منتهای آن به شمار آورد،] به خاطر آن است که از بحث گذشته روشن شد که جزء بدین معنا [۱ یعنی بدین نحو که از جهت حرکت قابل انقسام نباشد،] وجودش دفعی و آنی می باشد. [زیرا تنها در این صورت است که از جهت حرکت قابل انقسام نخواهد بود.] و در نتیجه حد حرکت، که عبارت است از گذرایی وجود و تدریجی بودن آن، بر آن جزء تطبیق نخواهد کرد. [در حالی که جزء حرکت ـ چنان که گذشت بیاید از جنس خود حرکت، یعنی امری ممتد و تدریجی باشد. بنابراین، حرکت جزیی که بنواند میدا آن به شمار آید و جزیی که بنواند میدا آن

[۴] و اما این که در گذشته گفتیم: «حرکت از دوطرف بـه یک مبیداً و یک منتها
 میرسد، در واقع تحدید حرکت به امری بیرون از خود حرکت است.

مبدأ و منتهای حرکت جوهری: [باتوجه به توضیحات بالا، می گوییم:] نقطهٔ آغاز حرکت جوهری (واحدی که بر سراسر عالم ماده حاکم است و یک جریان عمومی را تشکیل می دهد،] قوهای است که هیچ فعلیتی ندارد، مگر این فعلیت که: «قوهای بدون فعلیت است، و نقطهٔ پایان آن حرکت جوهری، فعلیتی است که هیچ قوهای ندارد و این همان تجرد است. [بنابراین، حرکت جوهری عمومی سراسر عالم ماده، از مادهٔ اولی آغاز می گردد و به تجرد منتهی می شود.] در آینده، به خواست خداوند، دراین باره بیشتر توضیح خواهیم داد.

[۵] مبدأ و منتهای حرکتهای عرضی: نقطهٔ آغاز حرکتهای عرضی همان مادهٔ موضوع حرکت را میپذیرد و بدان منصف میگردد. و نقطهٔ پایان حرکت، در حرکت طبیعی اسکون است که طبیعت اقتضای آن

۱. در نصل دهم دربارهٔ تقسم حرکت به طبیعی، قسری و ارادی گفت و گو خواهد شد.

را داردا و در حرکت قسری، هیئتی است که اثر قسر نزد آن تمام می شود و در حرکت ارادی همان چیزی است که متحرک کمال خود تشخیص داده و استفرار در آن را لازم می داند.

ا زیرا طبیعت همان طور که میدا و مقتضی حرک است، میدا سکون نیز به شحار می رود؛ چنان که شیخ در طبیعات شد: ص ۱۵ م گویلد:

<sup>«</sup>طبیعت جسم همان قوهای است که حرکت با تغیّری که از ذات جسم ناشی می شوده از آن صدور می باید و همچنین میداً سکون و نبات جسم می باشد »

# في المسافة

[1] وهي المقولة التي تقع فيها الحركة؛ كحركة الجسم في كمّه بالنمو، و في كيفه بالاستحالة. من الضروريّ أنّ الذاتيّ لا يتغيّر، و المقولات التي هي أجناس عالية لما دونها من الماهيّات ذاتيّات لها، و الحركة تغيّر المتحرّك في المعنى الذي يتحرّك في ما فلو كانت الحركة الواقعة في الكيف كان ذلك تغيّراً من المتحرّك في ماهيّة الكيف كان ذلك تغيّراً في الذاتيّ، و هو محال.

[٢] فلا حركة في مفولة بمعنى التغيّر في وجودها الذي في تنفسها الذي ينظره العدم عنها. لأنّ وجود الماهيّة في نفسها هي نفسها.

[٣] فإن كانت في مقولة من السقولات حركةً و تغيّرُ فهو في وجودها الناعت من حيث إنّه ناعت، فإنّ الشيء له ماهيّة باعتبار وجوده في نفسه، و أمّا باعتبار وجوده الناعت لغيره كما في الأعراض، أو لنفسه كما في الجوهر، فلا ماهيّة له، فلا محذور في وقوع الحركة في مقولة.

[۴] فالجسم الذي يتحرّك في كمه أو كيقه مثلاً لا تغيُّر في ماهيته، و لا تغيُّر في ماهيته، و لا تغيُّر في ماهيّة الكمّ أو الكيف اللدُين يتحرّك فيهما، و إنهَا الشغيّر في المستكّم أو الستكيف اللدُين يجربهن عليه.

[4] وهذا معنى قولهم: التشكيك في العرضيّات دون الأعراض.

[8] ثمّ إنّ الوجود الناعت و إن كان لا ماهيّة له، لكنّه لاتّحاده مع الوجود في نفسه ينسب إليه ماللوجود في نفسه من الماهيّة. و لازم ذلك أن يكون مسعنى الحركة في مقولة أن يرد على المتحرّك في كلّ آن من آنات حركته نوعٌ من أنواع تلك المقولة من دون أن يلبث نوعٌ من أنواعها عليه أكثر من آن واحد، و إلّا كان تغيّراً في الماهيّة، و هو محال.

#### مسافت حركت

11] مسافت حرکت همان مغوله ای است که حرکت در آن واقع می شوده مانند حرکت جسم در کم خود به واسطهٔ رشدگردن و در کیف خود به واسطهٔ تغییر حالت دادن. [مثلاً وقتی گیاه رشد و نمو می کند، در کم خود حرکت می کند؛ یعنی بستر حرکتش و کانانی که در آن گذر می کند، همان مقولهٔ کم است و یا سببی که رنگش عوض می شود و از سبزی به زردی می گراید: کانانی که در آن حرکت می کند، رنگ است و رنگ از مقولهٔ کیف می باشد.]

## معنای وقوع حرکت در مقوله

(باید دانست که معنای وقوع حرکت در یک مفوله دمئلاً مقولهٔ کیف دآن نیست که در ماهیت کیف تغیّر و تحوّل روی می دهد و نیز بدان معنا نیست که وجود فی نفسهٔ آن مقوله دست خوش تغییر و تحوّل می گردد. بلکه بدین معناست که در وجود غایت

۷. نکمه این که فلاسفه مقراند را در مسافت حرکت (به معنای طاز مانجر کهٔ) دانستماند، آن است که در تمام مراحل حرکت، مقوله سه قی می کند و چان خود را به مفولهٔ دیگرای آمی دهد، یعنی چون مفهوم مقواهٔ خاصی که حرکت در آن راتم می شود، بر همهٔ مراتب و مراحل حرکت منطبق می شرای می تران آن را کانال و مجرای حرکت به شمار اور در آن که معینه اعلی تهایه «حکمه» شماره ۳۰۲».

آن مقوله تغییر و تحول واقع میشود. اثبات این مطلب مبتنی بر سه مهدمه به شوح ذیل است:|

مقدمهٔ اول: این یک اصل ضروری است که ذاتی تغییر نمیکند. [به تعبیر دیگر: انقلاب در ماهیت محال است؛ یعنی یک ماهیت، از آن جهت که یک ماهیت است، محال است به ماهیت دیگری تبدیل شود؛ مثلاً سفیدی، از آن جهت که سفیدی است و با حفظ ماهیت خودش، محال است که به سبهی تبدیل شود، زیرا لازمهاش سلب شی، از خود است. یعنی لازمهاش آن است که سفیای در عین حال که سفیدی است، سفیدی نباشد و این محال است.]

مفدمهٔ دوم: هریک از مقولات جنس عالی برای ماهیاتی هستند که در آنها مندرج میباشند و لذا هر مقولهای جزء ذاتی ماهیات مندرج تحت خود به شدمار می رود. [چون جنس یک ماهیت جزء ذاتی آن ماهیت محسوب می شود؛ مثلاً جوهن جنس عالی السان، گاو و گوسفند است و ذاتی آنها می باشد و کیف جنس عالی همهٔ رنگها و کیفتها است.]

مقدمهٔ سوم: حرکت عبارت از تغیر [تدریجی] متحرک در معنایی که در آن حرکت میکند. [پس حرکت توام با نوعی تغییر و دگرگونی و تنجول در مسافت حرکت میباشد.]

(باتوجه به مقدمات سه گانهٔ بالا میگوییم: اگر حرکتی که مثلاً در مقولهٔ کیف روی میدهد، به معنای تغییر متحرک در ماهیت کیف بناشد، این بنه منعنای وقنوع تغییر و تحوّل در ذاتی خواهد بود او مستلزم انقلاب در ماهیت است: اکه محال و

۱. یادآورای می شود که وحود ماهیات در اعتبار دارد. یکی نبوت می نفسهٔ آن است، که مفاد کنان نامه می باشد و بر آن او جود نس نفسه "اطلاق می گردد و دیگری نبوت آن برای متعوت و موصوف به آن وجود است. که مفاد کان ناقصه برده و به آن و بعود داعت گفته می شود ماهیت از وجرد به اطبار نخست آن گرفته می شود، نه به اعبار دوم، جرا که : جود به اعتبار دوم، وجود رابط است و یک حقیقت نسبی می باشد و وجود رابط ماهیت ندارد.

ممتنع مي باشد.

[۲] از این جا دانسته می شود وقوع حرکت در یک مقوله به معنای تغییر در وجود فی نفسهٔ آن مقوله \_ یعنی وجودی که طرد عدم از آن مقوله و ماهیت می کند \_ نیست، زیرا وجود فی نفسهٔ ماهیت همان ماهیت است و درخارج با آن یکی می باشد. | مثلاً وجود فی نفسهٔ سیاهی و سفیدی همان میاهی و سفیدی همان سیاهی و سفیدی همان میاهی و معنای سیاهی و سفیدی است. از این رو وقوع تغییر در و جود فی نفسهٔ ماهیت، به معنای وقوع تغییر در خود ماهیت، به معنای

[۳] بنابراین، اگر در یکی از مقوله ها حرکت و تغیری باشد، آن حرکت و تغیر تنها در وجود ناعت آن مقوله، از آن جهت که ناعت است ، خواهد بود. زیراشی، به اعتبار وجود ناعتش فاقد ماهیت است؛ خواه آن وجود ناعت، وصف دهنده به دیگری باشد؛ مانند وجود اعراض، [مثل سفیدی که جسم را، که وجودی مغایر با آن دارد، منصف به سفید می کند او خواه وصف دهنده به خودش باشد؛ مانند و جود جواهر، [مثل صورت جسمی که مادة متحد با خود را، که موجود به یک وجود می باشند، متصف به جسم می کند.]

پس وقوع حرکت در مقوله هیچ محذوری در پی ندارد. [زیرا ـ هـمانگونه کـه دانستیم ـ مقصود از وقوع حرکت در وجود ناعتِ آن است. که یک وجود رابطی است و ماهیتی ندارد؛ لذا این حرکت مستلزم تغییر در ذاتی و انقلاب در ماهبت نخواهد بود.]

۱۴۱ حاصل آنکه: وفتی جسم مثلاً در کم و یا کیف خود حرکت می کند، نه در ماهیت آن جسم تغییر و دگرگونی روی می دهد و نه در ماهیت کم و یا کیف که جسم در آنها حرکت می کند. بلکه تغییر و تحوّل تنها در متکمم یا متکیف، ایعنی در جود

الله از آن جهت که یک وجود فی تقسه است.

نعتی کم و کیف ااست، که بر جسم جاری می گردد. [مناذ وقتی رنگ سیب از سبزی به زردی می گراید، نه ماهیت سیب تغییر می کند و نه ماهیت سبزی تبدیل به زردی می شود، بلکه سبب سبز، به سیب زرد تبدیل می شود، و «سبز» و «زرد» که از وجود نعتی این دو کیف انتزاع می شوند ماهیت نیستند.]

#### تشکیک در عرضیات است، نه در اعراض

[۵] مقصود فلاسفه از این جمله که: «تشکیل در غزضیات است نه در اعراض» همین مطلب است. از برا عرض مانند سفیدی و سیاهی مفهومی ماهوی است، که از وجود نفسی شیئی که در وجودش نیاز به سوضوع دارد، گرفته می شود و وقوع تشکیک در آن به معنای وقوع تشکیک در ماهیت است، که محال می باشد. اما غرضی ماهوی نیست و از وجود ناعتی شیء گرفته می شود؛ لذا مافید سیاه مفهومی ماهوی نیست و از وجود ناعتی شیء گرفته می شود؛ لذا وقوع تشکیک در آن، مستلزم تغییر در ماهیت نخواهد بود. بنابراین، سفید می تواند سفید تی تر شود. ا

[به بیانی دیگر: غرض یک مفهوم ذاتی و ماهوی است، برخلاف غرضی، تفاوت اسسی میان کفی ذاتی و کلی عرضی آن است که رابطهٔ کلی ذاتی با مصداق خودش، رابطهٔ عبنیت است، یعنی خودش است، ولی رابطهٔ کلی عرضی با مصداقش رابطهٔ عینیت نیست، بلکه رابطهٔ انتساب است. وقتی گفته می شود «الف» سفیدی است، معناش آن است که «الف» مصداق خود سفیدی است و در واقع عینیت سفیدی است. اما وقتی گفته می شود «الف» حیزی است که با مفیدی ارتباط و انتساب دارد و آن نسبت این است که سفیدی قائم به آن است و در حد را حد داست.

صدق کلی ذاتی بر مصداق خود همیشه به نحو تواطئ است، اما کلی عرضی می تواند به نحو تشکیک بر مصادیق خود حمل شود. زیراکلی عرضی از نسبتی کله میان مصدان و مبدأ اشتقاق آن کلی برقرار است، حکایت میکند و نسبتُ خودش ماهیت و ذات ندارد؛ از این رو در نسبتُ شدت و ضعف پیدا می شود. حاصل آنکه شدت و ضعفها و اختلافها در نسبت میان دوشیء است، نه در ذات شیء.]

# [8] معنایی دیکر برای وقوع حرکت در مقوله

وجود ناعب شیء اگرچه ماهیت ندارد، اما چون با وجود نافسی شیء متحلا میباشد [و بنکه دو اعتبار از یک وجودنانه] همان ماهیتی که وجود نفسی دارد [و از از طرد عدم میکند] به وجود ناعت نیز نسبت داده می شود. لازمة این مطلب آن است که معنای وقع عرکت در یک مقوله آن باشد که: «در هو یک از آنات حرکت شیء یکی از انواع آن مقوله بر متحرک درآیده؛ البنه به این صورت که هر نوعی بیش از یک «آن» پایدار نباشد و بی درنگ جای خود را به نوع پس خود بدهد، زیرا اگر یک نوع برای مدتی، هرجند کونه، بر متحرک باقی بماند، تغییر در ماهیت لازم خواهد آمد. (به دلیل آنکه و جودی که در آن، حرکت روی می دهد، یک وجود تشکیکی و دارای مراتب گوناگون میباشد و لذا ماهیاتی که از مراتب مختلف آن انتزاع می شود نیز گوناگون میباشند. حال اگر یک نوع از ماهیت مدتی باقی بماند، معنایش آن است که ماهیت انتزاع شده از مرتبهٔ لاحق، از همان نوع ماهیت انتزاع شده از مرتبهٔ سابق عیباشد و این به معنای وقوع نفیر در ماهیت است، اکه محال میباشد.

#### خلاصة سخن

[خلاصهٔ أنجه را در اين فصل بيان شد مي توان به اين صورت فهرست كرد:

۱ دماهیتِ مقوله، که جنس عالی و ذاتی است، درگز تغییر نمیکند، زیرا تغییر در ذاتی راه ندارد.

٣ ـ وجود في نفسة مقوله نيز تغيير نميكند. زيـرا وج ود في نفسة مقوله هـمان

ماهیت مقوله است و الذا تغییر در آن به معنای تغییر در ذاتی خواهد بود، که محال است.

۳ بنابراین، حرکت و تغییر تنها در وجود ناعتِ مقوله روی میدهد، چمراکه وجود ناعت ماهیت ندارد و تغییر در آن مستلزم تغییر در ماهیت نیست.

۲-از آنجاکه وجود فی نفسهٔ شیء با وجود ناعت آن متحد است و بلکه دو اعتبار
 از یک وجودند، حرکت که اؤلاً از آن وجود ناعت است. به وجود فی نفسه و در نتیجه
 به خود ماهیت نسبت داده می شود.

۵ لازمهٔ امور چهارگانهٔ یادشده آن است که: حرکت در یک مقوله بدین معناست که: «در هر آن از آنات حرکت نوع جدیدی از آن مقوله برمتحرک درآبد.»]

# في المقولات التي تقع فيها الحركة

[1] المشهور بين قدماء الحكساء أنّ المقولات التي تقع فيها الحركة أربع: الكيف.
 والكم. و الأين، و الوضع.

[٢] أمّا الكيف فوقوع الحركة فيه في الجملة. و خاصّةً في الكيفيّات المختصة بالكميّات، نظير الاستقامة و الاستواء و الاعوجاج، ظاهر، فإنّ الجسم المتحرّك في كمّه يتحرّك في الكيفيّات القائمة بكمّه البئة.

[٣] وأمّا الكم فالحركة فيه تغيّر الجسم في كمّه تغيّراً متّصلاً منتظماً متدرّ جاً كالنموّ الذي هو زيادة الجسم في حجمه زيادةً متّعملةً بنسبة منتظمة تدريجاً.

[۴] وقد اعترض عليه أن النمق إنّما يتحقّق بانضمام أجزاء من خارج إلى أجزاء الجسم، فالحجم الكبير اللاحق كم حارض لمجموع الأجزاء الأصليّة و السنضّمة. والحجم الصغير السابق هو الكم العارض لنفس الأجزاء الأصليّة، و الكمّان متباينان غير متّصلين. لتباين موضوعيهما، فالنمرّ زوال لكم، و حدوث لكم آخر، لا حركة.

[14] وأجيب عنه بأنّ انضمام الضمائم لا شكّ فيه، لكن الطبيعة تبدّل الأجيزاء الوجود لهما، و وقوع الحركة فيهما يستدعي الانقسام إلى أجزاء آنيّة الوجود، و متصلة منتظمة متدرّجةً، و هي الحركة كما هو ظاهر.

[8] وأمَّا الأين فوقوع الحركة فيه ظاهر، كما في انتقالات الأجسام من مكان إلى

مكان، لكنّ كون الأين مقولةً مستقلّةً في نفسها لا يخلو من شكّ.

إلا] وأمّا الوضع فو توع الحركة فيه أيضاً ظاهر، كحركة الكرة على محورها. فإنّ وضعها
 يتبدّل بتبدّل نسب النقاط المفروضة على سطحها إلى الخارج عنها تبدّلاً متّصلاً تدريجيّاً.

[٨] قالوا: و لا تقع في سائر الصقولات و هي الفعل. و الاسفعال. و الصتى. و الإضافة. و الجدة. و الجوهر حركة.

[9] أمّا الفعل و الانفعال، فقد أخذ في مفهوميهما التدريج، فلا فرد آنيّ الوجود لهما، و وقوع الحركة فيهما يستدعي الانقسام إلى أجزاء آنيّة الوجود، و ليس لهما ذلك. على أنّه يستلزم الحركة في الحركة.

[ • 1 ] و كذا الكلام في المتى، فإنه لمّا كان هيئة حاصلة من نسبة الشبيء إلى الزمان، و هي تدريجيّة بتدرّج الزمان، فلا فرد آنى الوجود له، حتّى تقع فيه الحركة السنقسمة إلى الآتيّات.

[11] وأمَّا الإضافة، فإنَّها انتزاعيَّة تابعة لطرفيها لا نستقلٌ بشيءٍ كالحركة.

و كذا الجدة. فإنّ التفيّر فيها تابع لتغيّر موضوعها، كتفيّر النعل أو القدم في التنقل مثلاً عمّاكانتا عليه.

[۱۲] و أمّا الجوهر، فوفوع الحركة، فيد يستلزم تحقُّق الحركة من غير مـوضوع ثابت بـقٍ مادامت الحركة، و لازم ذلك تحقُّق حركة من غير متحرُك. و يمكن المناقشة فيما أوردود من الوجود.

[۱۳] أمّا فيما ذكروه في الفعل و الانفعال و المتى فبجواز وقوع الحركة في الحركة على ما سنبيّنه إن شاءالله.

[ ١٩] وأمّا الاضافة والجدة. فإنّهما مقولتان نسببتان كالوضع، وكونهما تابعين لأطرافهما في الحركة لاينافي وقوعها فيهما حقيقةً. والاتّصاف بالتبع غيرالاتّصاف بالعرض.

[10] وأنّا ما ذكروه في الجوهر فانتفاء الموضوع في الحركة الجوهريّة ممنوع، بل الموضوع هو المادّة على ما تقدّم بيانه، و سيجيء توضيحه ان شاءالله.

# مقولاتی که حرکت در آنها روی میدهد

انابر رأى مشهور ميان حكماى پيشين، حركت تنها در چمهار مقوله واقع مشود: مقوله كيف. مقوله كيف مقوله واقع.

# حركت كيفي

[7] وقوع حرکت در مقولهٔ کیف فی الجمله [یعنی به نحو قضیهٔ مهسله اروشن و فیرقابل مناقشه است، به ویژه در کیفیات مختص به کیمیات. [مقصود از کیفیات مختص به کیمیات، [مقصود از کیفیات مختص به کیمیات، آن دسته از کیفیات است که به راسعهٔ کیمیت بیر جسیم عبار ش می شوند؛ یعنی ابتدا کلمیت متصف به انها می شرب با ان کاه اجسیم به خاطر کیمیتش متصف به آنها می گردد او مانند؛ استقامت، راستی و کجی، زیرا جسیمی که حرکت کمی دارد، به طور مسلم در کیفیات قائم به کم خود نیز حرکت می کند [و در نشیجه از حرکت کیفی نیز برخوردار می باشد؛ مناز وقتی گیاه رشد می کند و در اثر این رشد تدریجاً کمیتش افزایش می بابد؛ شکل آن نیز که یک کیفیت قائم به کمیت می باشد به نادر یج تغییر خواهد کرد؛ یعنی جسم به تبع حرکت کیفیت قائم به کمیت می باشد.

١. ر، كند فصل سيزدهم از مرحلة ششم.

نيز برخور دار ميباشد.]

[اما این که گفتیم: وقوع حرکت در مقوله کیف هفی الجمله از وشن است، به خاطر آن است که حرکت در پارهای از کیفیات امکان پذیر نیست؛ مانند کیفیات نفسانی. زیرا کیفیات نفسانی به دلیل تجردشان: فاقله قوه می باشناه و تغییر و تحول در چیزی که قوه ندارد. روی نمی دهد. اهم چنین وقوع حرکت در کیفیات فائل به کمون و بروز برودت) مسلم نیست، زیرا برخی از فلاسفه دربارهٔ این کیفیات قائل به کمون و بروز شده اند و برخی دیگر فائل به نفوذ و خروج شده اند. بنابر هر دو مبنا تصویر حرکت کیفی در مورد آن کیفیات ناممکن است. آ

# حركت كمي

[۳] حوکت در کم عبارت است از آنکه کمیت جسم تدریجاً و بهصورت پیوسته و منظم تغییر کند؛ مانند رشدگردن (گیاه و حیوان)، که عبارت است از افزودهشدن تدریجی حجم جسم، به طور پیوسته و منظم.

1۴۱ برخی اعتراض کرده اند که: [رشد و نمؤ برخی از اجسام را نمی توان حرکت کمّی برای آن جسم به شمار آورد، زیرا ارشد و نمو جسم به واسطهٔ ضمیمه شدن یک سری از اجزا و مواد خارجی به اجزای جسم صورت می پذیرد. بنابراین، حجم بزرگی که [دراثر رشد و نمو جسم] بر آن عارض می گردد، کمیتی است که بر مجموع

راك: قصير اول او مرحمة يازدهم در أنجا مؤاند، ارجمند مي گويد: «أن الصورة العامية، كافسة فرضتْ، مجودةً
 من السادق، عاريةً من القزؤه. و در فسيل دوم ازهمين مرحله فرمود: نال مالا مادة أنه فلا حركة له التيجهاي كه از
 النسمام اين دو مطلب به دست مي آيد أن است كه: «الصورة العلمية لا حركة كه، ديگر كيفيات نفساني نيز از اين
 جهت با صورت عدمي مشتركند.

٧. ر. كـ: بدايه الاحكمة، فصل دهم از موحلة دهم. در أنجا مؤلف گوامي مي گويد: «و اما الكيف فو توغ الحوكة فعه.
 ر خاصة في الكيفيات ميرالة عليه .. ظاهراه استثنائ كيفيات فعنى اشاره داود به علم الكتان نصوير حوكت در أن، بناير برخي د بياني.

اجزای اصلی جسم و اجزای ضمیمه شده به آن، عارض می شود، در حالی که حجم کوچک پیشین، کمیتی است که فقط بر اجزای اصلی عارض شده است. بنابراین، موضوع و معروض این دو کمیت باهم مغایراند؛ در نتیجه آن دو کمیت نیز مباین و گسسته از یک دیگر خواهند بود. بنابراین، رشد و نمو به معنای زایل گشتن یک کمیت و حادوث کمیت خود.

[حاصل آنکه: حرکت موضوع ثابتی را می طلبد که حرکت و تنغییر بر آن واقع شود، تا بتوان گفت: شی، از موقعیت ۱۱ الف ۹ به موقعیت ۱۰ ب ۳ تدریجاً گذر کرده است. اما اگر آنچه در موقعیت ۱۰ ب واقع می شود شی، در موقعیت ۱۰ ب واقع می شود شی، دیگری باشد، حرکتی رخ نداده است. در آن جا که گیاه رشد می کند و حجم آن مثلاً از دهسانتی متر مکعب به بیست سانتی منر مکعب می رسد، در واقع شی، واحدی و جود ندارد که در یک زمان حجمش دهسانتی متر مکعب باشد و سپس تدریجاً کمیتش افزایش یافته و سرانجام به بیست سانتی متر مکعب رسید، باشد، زیرا این آز دیاد حجم از آنفدهام اجزای خارجی به اجزای اصلی حاصل گشته است؛ بنابراین، معروض کمیت نخستین یک چیز (آجزای اصلی) است و معروض کمیت بنابراین، معروض کمیت باخرای جدید) است.

ا 1 در پاسخ به این اعتراض گفته اند: در این که در روند رشد، اجزای جدیدی به جسم ضمیمه می گردد، تردیدی نیست. اما [این باعت نمی شود که و حدت موضوعی که کمیات گوناگون پیوسته بر آن عارض می گردد، از دست برود، زیرا اطبیعت جسم در حال رشد، اجزای ضمیمه شده را به صورت اجزای اصلی در می آورد و بدین و میله کمیت اجزای اصلی تدریجاً و به نحو پیوسته و منظم افزایش می باید و این . جنان که روشن است حسان حرکت است.

[به دیگر سخن:گباه و یا حیوانِ در حال رشاد، دارای صورت نوعی واحدی است. که همهٔ اجزا را، اعم از اجزای قبلی و اجزای جدید، تحت پوشش خود قرار می دهد و همهٔ آنها را در شکل و قالب اجزای اصلی در می آورد. پس معروض کسیات گوناگون در همهٔ مراحل همان اجزای اصلی است؛ بنابراین در روند رشد، موضوع واحدی وجود دارد که تدریحاً و بهطور پیوسته به کمیات گوناگون متصف می شود و ایس همان حرکت در کم است.]

# حرکت در أين [ - حرکت مکانی]

[9] وقوع حرکت در مقولهٔ «أین» واضح و آشکار است؛ چنانکه در جابه جایی جسم از یک مکان به مکان دیگر مشاهده میشود. منتها در اینکه بنوان «أین» را یک مقولهٔ مستقل و جداگانه به شمار آورد، تردید وجود دارد.

[به اعتقاد مؤلف ارجمندی این در واقع در مقوله اوضع مندرج می باشد و مقوله ای جدا و مستقل از آن نیست. ازیرا «وضع» عبارت است از: هیئتی که از نسبت اجزای یک شیء به یک دیگر و نسبت مجموع اجزای آن به ۴ خارج پدید می آید. و این عبارت است از: هیئتی که از نسبت شیء (مجموع اجزای شیء) به «مکان» پدید می آید. قید ۴ خارج ۴ که در تعریف مقولهٔ وضع آمده است، شامل «مکان» که در تعریف مقولهٔ وضع آمده است، شامل «مکان» که در تعریف مقولهٔ وضع مندرج مقولهٔ این آمده است نیز می گردد. بنابراین، می توان گفت: آین در مقولهٔ وضع مندرج بوده و قسمی از آن به شمار می رود.]

# حركت وضعى

[۷] وقوع حركت در مفولهٔ «وضع» نيز امرى روشن است؛ مانند حركت كُره بس محور خود، زيرا وقتى كُره بر محور خود مى چرخد، نسبت نقطه هايى كه بر سطح أن فرض مى شود به خارج از كره، | تدريجاً و به طور پيوسته| نغيير مى كند و اين تغيير

١. و. ك: بداية الخمكسة، فصل دهم از مرحلة دهم، در آنجا أمده است: الكن في كون الاس مقولة يرأسها كالام، و ان كان مشهورة بينهم، بل الاين ضوب من الوضع، و عنيه فالحركة الاينية ضوب من الحركة الوضعية».

[تدریجی و بیوستهٔ نسبت اجزای کرده به خارج] موجب میگردد که وضع کرده [که همان هیئت حاصل از نسبت آن اجزا به خود و به خارج از خود است، [نیز تدریجاً و به طور پیوسته تغییر کند.

# [۸] ادلهٔ فلاسفه بر عدم وقوع حرکت در مقولههای دیگر

بسیاری از فیلسوفان برآنند که در سایر مقولهها، یعنی مقولهٔ فعل، انهعال، متی، اضافه، جده و جوهر، حرکت روی نمیدهد (و این مقولهها دست خوش تنغییر و تبدل تدریجی نمیگردد.]

[۹] دلیل بر نبود حرکت در فعل و انفعال: [مقولهٔ فعل عبارت است از: هیئتی تدریجی و غیرقار که در شیء مؤثر، تا وقتی در حال اترکردن است، پدید می آید و مقولهٔ انفعال عبارت است از: هیئتی تدریجی و غیرقاز که در شیء متأثر، تا وقتی در حال اثر پذیری است، پدید می آیده، باتوجه به آنچه در تعریف این دو مقوله بیان شده است، دانسته می شود که إدر مفهوم مقولهٔ فعل و مقولهٔ انفعال، ندریجی بودن و غیرقاز بودن اخذ شده است. از این رو، این دو مقوله فردی که در یک اآن، تحقق یابد، غیرقاز بودن اخذ شده است. از این رو، این دو مقوله فردی که در یک اآن، تحقق یابد، ندارند.

ازطرفی، وقوع حرکت در این دو مقوله مستلزم انقسام آن به اجزائی است که و جودشان آنی و لحظهای می باشد و درجنانکه دانستیم داین در مقوله چنین افرادی ندارند.

[توضیح اینکه: چنانکه در فصل پیشین بیان شد، حرکت شی، در یک مقوله بدین معناست که: «در هر یک از آنات حرکت نوعی از آن مقوله بدین معناست که: «در هر یک از آنات حرکت نوعی از آن مقوله بر متحرک درآیده و این تنها در مقولاتی ممکن است که دارای فرد آنی الوجود میباشند؛ سائند کم و کیف. اما مقولانی که در مفهوم آنها تدریج اخذ شده است. فاقد فرد آنی الوجو داند؛ لذا امکان ندار دکه در هر «آن» یکی از انواع آن مقوله بر متحرک درآید و در نتیجه وقوع حرکت

در این مقولات نیز امکانپذیر نیست. ا

دلیل دیگر بر عدم وقوع حرکت در مقولهٔ فعل و مقولهٔ انفعال آن است که وقلوع حرکت در این دو مقوله مستلزم «حرکت در حرکت» است. ۲

[۱۹] دلیل بر نبود حرکت در مقولهٔ منی: آنچه دربارهٔ فعل و انفعال بیان شد، در مورد مقولهٔ منی نبیرت است از : هیئتی که از نسبت شدی، به زمان پدید می آید. و از آنجا که زمان آمری تدریجی است، این هیئت نیز تدریجی خواهد بود و لذا فرد آنئ الوجود ندارد تا حرکت، که به اجزای آنی منقسم می گردد آدر آن جاری شود.

[۱۱] دلیل بر نبود حرکت در اضافه و جده: مقولهٔ اضافه امفهومی انتزاعی است و تابع طرفین خود می باشد؛ از این رو هیچ حکم مستقلی، از جمله حرکت، در مورد آن صادق نخواهد بود. [بنابراین، اگر حرکتی باشد، آن حرکت اوّلاً و بالذات در طرفین اضافه است، نه در خود اضافه، و حرکتی که در طرفین اضافه روی می دهد، بیرون از یکی از حرکات چهرگانهٔ کمی، کیفی، وضعی و آینی نیست.]

همین سخن در مورد مفولهٔ «جده» نیز صادق است. بنابراین، وقوع تغییر و حرکت در این مقوله نیز تابع تغییر و حرکت موضوع آن می باشد؛ مثلاً تغییر هیئت حاصل از احاطهٔ کفش بر پا، تابع حرکت کفش و یا پا است (و حرکت کفش و یا پا به نا چار یکی

۱. از توضیح فرق، ه باچنین اسامحی که در تعییر مؤلف ارجمندیهٔ روی داده. آندگار می شود، انجا که فرمودند: مسئورم انقدام آن (سرکنا) به اجر پی است که وحودشان آنی و الحظمای می باشد» زیرا حرکت امری ممند و زمانامند است. و احزای آن جزایی که وجودشان آنی المند فرحی کود: پنکه نتها می نوان میان اجزای فرضی آن حادودی در نظر گرفت که وجودشان آنی است و از هریک از خودشان آنی است و از میشود.

به عقوله فلاسفه وفوع الحركب در حركت المحال و الممكن السائد در فصل آینده (در دیل تشیجه دوم) ۱۰ ن ر ایشان بر الهندع احركت در حركت در سراید مورسی در را خواهد گرفت.

بن تعبير د جنازكه اشاره شد دجدان دقيق نسسته زيرا احزاق حركت هميشه مستد و زمانمند مي باشند، جرائه به معتضاي ادلة بطلان دجره لاينجوي، حكان لداره بك مر ممند، جره بدرن اعتباد دامنه باشه.

از حرکات جهارگانهٔ کمّی، کیفی، وضعی و أینی میباشد و بیرون از آنها نخواهد بود. بنابراین، حرکت در جده را نمی توان، حرکتی مستقل از آن حرکات به شسار اورده و در کنار آنها قرار داد.]

[۱۲] دلیل بر نبود حرکت در جوهر: وقوع حرکت در مقولهٔ جوهر مستازم آن است که حرکت بدون موضوعی که در طول حرکت ثابت و برقرار باشد، تحقق بابد و لازمهٔ این امر آن است که حرکت بی آنکه متحرکی درکار باشد، به وجود آید.

[توضیح این که: حرکت عبارت است از: «خروج تدریجی شیء از قوه به فیعل از بنابراین باید در طول حرکت ایک شیء ثابت و بایدار ا و جود داشته باشد که بتران در حق آن گفت: آن شیء از قوه به فعل درآمده است. از این جاست که فیلسوفان گفته اند: هر حرکتی نیازمند موضوعی (متحرک) است که از آغاز تا انجام حرکت ثابت و برقرار باشد. حال اگر فرض کنیم جوهر و ذات شیء نیز دست خوش تبدیل و تبدل شده و دگرگون می شود، حرکت فاقد متحرک خواهد بود. یعنی نمی توان مشخص نمود کنه چه چیز حرکت کرده است؟ زیر ادر صورت دگرگون شدن و نوشدن همه جانبه یک شیء در طول حرکت، ما هر لحظه با پدیدهٔ جدیدی مواجه خواهیم بود. در این صورت چگونه می توان گفت که فلان شیء خاص از آن موقعیت به این موقعیت حرکت کرده است؟ آن جوهر و ذاتی که حرکت را شروع کرده، در انتهای حرکت موجود نیست تا بگوییم: آن ذات به این جا رسیده است. هم چنین آن چه در حرکت موجود نیست تا بگوییم: آن ذات به این جا رسیده است. هم چنین آن چه در ناست که حرکت را شروع کرده است.

حاصل آنکه: فرض حرکت در جوهر موجب از میان رفتن منحرک میگردد و معلوم نیست چهچیز از مبدأ به منتهای حرکت رسیده است. این سخن در لحظه تحظه حرکت صادق است؛ یعنی از همان لحظهٔ تخست حرکت، متحرک خود راگم میکند.]

## بررسى ادلة يادشده

ادلهای که جمهور فلاسفهٔ پیشین بر عدم وقوع حرکت در سایر مقولات آوردهاند. ناتمام و قابل خدشه می باشد.

[۱۳] اما این که گفته شد: «در مقوله های فعل، انفعال و متی حرکت واقع نمی شود. به خاطر آن که مستلزم حرکت در حرکت میباشد». پاسخش آن است که حرکت در حرکت رجنان که در آینده روشن خواهیم ساخت ا رجایز و ممکن میباشد.

[اما در مورد دلیل دیگری که برای عدم وقوع حرکت در مقوله های فعل و انفعال و متی بیان شد، می توان گفت: انتزاع مقوله از حدود آنی الوجود حرکت تنها در جایی ضروری است که ذات مقوله تدریجی و معتد نباشد. اما در آنجا که ذات مقوله متقوم به تدرّج و سیلان است، مقوله از اجزای حرکت، که آن هم تدریجی و سیال است. انتزاع خواهد شد و همین اندازه برای تصویر حرکت در چنین مقوله هایی کافی است. زیرا سرّ این که در سایر مقولات انتزاع یک نوع خاص آن مقوله از هر یک از حدود آنی الوجود حرکت لازم دانسته شد، آن است که آن مقوله هاقابل تدرج و تشکیک نیستند. اما در صورتی که مقوله ای قابل تدرّج باشد، تصویر حرکت در آن سهل تر خواهد

[۱۴] در مورد مقولة اضافه و جده نبز باید گفت: اینها دومقولة نسبی اند، مانند وضع. و صرف این که این دو مقوله در تغییر و حرکتشان تابع طرفین خود می باشند، منافاتی با آن ندارد که حقیقناً حرکت در آنها واقع شود، زیرا «اتصاف بالتبع» غیر از «اتصاف بالعرض» است. (انصاف این دو مقوله به حرکت، به تبع اتصاف طرفین آنها است، نه به عرض اتصاف آن.)

١. ر. كندفصل مشته، ذيا التيحة دوم.

[«اتصاف بالتبع» در جایی است که دو چیز حقیقتاً منصف به یک وصف می باشند، منتها اتصاف یکی از آنها و اسطه در ثبوت اتصاف دیگری به آن وصف است؛ مشلاً کسی که در فطار در حال حرکت نشسته است، واقعاً در حال حرکت است و از نقطه ای به نقطهٔ دیگر منتقل می شود، اما حرکتش به تبع حرکت قطار می باشد؛ بعنی حرکت قطار موجب گشنه که او هم متحرک شود و اگر قطار بایستد، او هم متوقف خواهد شد.

اما «اتصاف بالعرض» در جایی است که وصف یکی از دو امر متحد، مجازاً و بالعرض، به دیگری اسناد داده شود؛ مانند اسناد حرکت رود، به رودخانه و اسناد حرکت آب جوی، به جوی.

بنابراین، در اتصاف بالتبع، اتصافِ تابع به وصف موردنظر واقعی میباشد. و چون اتصاف مقولهٔ اضافه و جده به حرکت، به تبع طرفین انهاست، نه به عرض آن، بنابراین باید گفت که در این مقوله حقیقتاً حرکت راه دارد؛ هرچند حرکت آنها پیرو حرکت طرفین آنها میباشد.]

[10] در مورد مقولهٔ جوهر نیز باید گفت: چنین نیست که در حرکت جوهری موضوع ثابت و برفرار وجود نداشته باشد، بلکه مهمان طور که در گذشته گفتیم او در [فصل] آینده نیز به خواست خداوند توضیحش خواهد آمد ـ حرکت جوهر موضوع دارد و موضوعش همان ماده است.

# في تنقيح القول بوقوع الحركة في مقولة الجوهر و الإشارة إلى ما ينفرع عليه من أصول المسائل

[1] القول بانحصار الحركة في المقولات الأربع العرضيّة و إن كان هو السعروف الصقول عن القدماء. لكنّ المحكيّ من كلماتهم لا يخلو عن الإشارة إلى وقوع الحركة [7] في مقولة الجوهر، غير أنّهم لم ينصّوا عليه.

و أوّلُ من ذهب إليه و أشبع الكلام في إثباته صدر المتألهين(ره) و هو الحقّ، كما أقسنا عليه البرهان في الفصل الثاني. و قد احتجّ (ره) على ما اختاره بوجوه مختلفة. من أوضحها أنّ الحركات العرضية بوجودها سيّالة متغيّرة، و هي معلولة للطبائع و الصور النوعيّة التي لموضوعاتها، و علّة الستغيّر يسجب أن تكمون مستغيّرة، و إلّا لزم تسخلف المعلول بتغيّره عن علّته، و هو محال. فالطبائع و الصور الجوهريّة التي هي الأسسباب القريبة للأعراض اللاحقة التي فيها الحركة متغيّرة في وجودها متجدّدة في جوهرها، و إن كانت ثابتة بماهيّتها قارّة في ذاتها، لأنّ الذاتيّ لا يتغيّر.

171 وأمّا ما وجّهوا به ما يعتري هذه الأعراض من التغيّر و النجدّد مع ثبات العلّة التي هي الطبيعة أو غيرها، بأنّ تغيّرها و تجدّدها لسوانح تنضم إليها من خارج، كحصول مراتب البعد و القرب من الغاية في الحركات الطبيعيّة، و مصادفة موانع و مُعدّاتٍ قويّة و ضعيفة في الحركات القسريّة، و تجدد إرادات جزئيّة سانحة عند كلّ حدّ من حدود

المسافة في الحركات الإرادية.

[۴] ففيه أنّا ننقل الكلام إلى تجدُّد هذه الأمور الموجبة لشغير الحركة مس أيس
 حصل؟ فلابد أن ينتهى إلى ما هو متجدّد بالذات.

[۵] فإنّ قيل: إنّا نوجّه صدور الحركة المتجدّدة عن العلّة الثابتة بعين ما وجّهتم به ذلك من غير حاجة إلى جعل الطبيعة متجدّدة بالذات. و لا ضير في صدور المتجدّد عن النابت. إذا كان التجدّد ذاتيّاً له. فإيجاد ذاته عين إيسجاد تجدّده كما اعترفتم به.

[۶] قيل: التجدّد الذي في الحركة العرضيّة ليس تجدُّد نفس الحركة, فإنَّ المقولة العرضيّة ليس وجودها في نفسها لنفسها، حتّى يكون منعوتاً بنفسها، فتكون متجدّدة كما كانت تجدّداً، و إنّما وجودها لغيرها الذي هو الموضوع الجوهريّ، فحركة الجسم مثلاً في لونه تغيّره و تجدّده في لونه الذي هو له لا تجدُّد لونه. و هذا بخلاف الجوهر، فإنّ وجوده في نفسه هو لنفسه، فهو تجدّدُ و متجدّد بذاته، فايجاد هذا الجوهر إيجاد بعينه للمتجدّد، و إيجاد المتجدد إيجاد لهذا الجوهر، كالجاد جوهر، ليصير متجدداً. فافهم.

[٧] حجّة أخرى: الأعراض من مراتب وجود الجواهر، لما تقدّم أنَّ وجودها في تفسها عينُ وجودها لموضوعاتها، فتغيَّرها و تجدّدها لا يتمّ إلا مع تعفير صوضوعاتها الجوهريّة و تجدّدها، فالحركات العرضيّة دليل حركة الجوهر.

[٨] ويتبيّن بما تقدّم عدّة امور:

الأوّل أنّ الصور الجوهريّة المتبدّلة المتواردة على المادة واحدة بعد واحدةً في العقيقة صورة جوهريّة واحدة سيّالة تجري على السادّة، وموضوعها المادّة المحفوظة بصورةٍ مّا، كما تقدّم في مرحلة الجواهر و الأعراض، ننتزع من كلّ حدّ سن حدودها مقهوماً مغايراً لمّا بنتزع من حدّ آخر، نسسّها ماهيّة نوعيّة تغاير سائر الساهيّات في أثارها.

[٩] والحركة على الإطلاق و إن كانت لا تخلو من شائبة التشكيك. لما أنهًا خروج

من القوّة إلى الفعل، و سلوك من النفص إلى الكمال، لكن في الجوهر مع ذلك حركةً اشتداديّة أخرى هي حركة المادّة الأولى إلى الطبيعة، ثمّ النبات، ثمّ الحيوان ثم الإنسان. و لكلّ من هذه الحركات آثارٌ خاصّةً تترتّب عليها حتّى تنتهي الحركة إلى فعليّة لا قوّة معها.

[11] الثاني أنّ للأعراض اللاحقة بالجواهر أيّاً ماكانت حركةٌ يستَبَع الجواهر السعروضة لها، إذ لا معنى لئبات الصفات مع تغيّر الموضوعات و تجدّدها. على أنّ الأعراض اللازمة للوجود كلوازم الساهيّة مجعولة بجعل موضوعاتها جعلاً بسيطاً من غير أن يتخلّل جعلُ بينها و بين موضوعاتها. هذا في الأعراض اللازمة التي نحسبها ثابتة غير متغيّرة.

[11] وأمّا الأعراض المفارقة التي تعرض موضوعاتها بالحركة، كما في الحركات الواقعة في المقولات الأربع: الأين، و الكم، و الكيف، و الوضع، فالوجه أن تُعدَ حركتها من الحركة في الحركة، و أن تسمّى حركاتٍ ثانيةً، و يسمّى القسم الأوّل حركاتٍ أولىٰ. [17] والإشكال في إمكان تحقّق الحركة في الحركة بأنّ من الواجب في الحركة أن

تنقسم بالقوّة إلى أجزاء آنيّة الوجود، و المقروض في الحركة في الحركة أن تتألّف من أجزاء تدريجيّة منقسمة فيستنع أن تتألّف منها حركة.

[١٣٣] على أنّ لازم الحركة أن يكون ورود المتحرّك في كلّ حدّ من حدودها إمعاناً. فيه لاتركاً له. فلا تتمّ حركة.

[14] يدفعه أنّ الذي نسلمه أن تنقسم الحركة إلى أجزاء ينقطع به اتبصالها و امتدادها، و أن ينتهى ذلك إلى أجزاء آنية، و أمّا الانتهاء إليها بلا واسطة قبلا. قبمن الجائز أن تنقسم الحركة إلى أجزاء غير آئية تدريجيّة من سنخها، ثمّ تنقسم الأجزاء إلى أجزاء آئية أخبرة فانقسام الحركة و انتهاء انقسامها إلى أجزاء آئية، كقيام العرض بالجوهر، فربما كان قيامه بلا واسطة، و ربما كان مع الواسطة، و منتهياً إلى الجوهر بواسطة أو أكثر، كقيام الخطّ بالسطح، و السطح بالجسم التعليميّ و الجسم التعليميّ و الجسم التعليميّ

#### بالجسم الطبيعي.

[10] وأمّا حديث الإمعان في الحدود فإنّما يستدعي حدوث البطؤ في الحركة، و من الجانز أن يكون سبب البطؤ هو تركّب الحركة، و سنشير إلى ذنك فيما سيأتي إن شاءالله.

[8] الثالث: أنّ المادّة الأولى بما أنّها قوة محضة لا فعليّة لها أصلاً إلّا فعليّة أنّها قوة محضة، فهي في أيّ فعليّة تعتريها تابعة للصورة التي تقيسها. فهي مسميّزة بسميّز الصورة التي تتّحد بها، متشخصة بتشخصها، تابعة لها في وحدتها وكترتها. نعم لها وحدة ميهمة شبعة بوحدة الماهنة الجنسة.

فإذ كانت هي موضوع الحركة العامّة الجوهريّة. فعالم المادّة برمّتها حـقيقةٌ واحـدة. سيّالة متوجّهة من مرحلة القوّة المحضة إلى فعليّة لا قوّة معها.

# تبیین حرکت جو هری و اشاره به فروع آن

[1] اگرچه منحصر دانستن حرکت در مقولههای جهارگانه [= کم. کیف، أیسن و وضع انظریهای است که در میان حکمای پیشین شهرت داشته و بارها از ایشان نقل شده است. اما در لابه لای سخنان نقل شده از ایشان. تعبیرهایی وجود دارد که حاکی از وقوع حرکت در مقولهٔ جوهر است. [مانند این جمله که شیخ الرئیس از برخی حکمای باستان نقل کرده است که: ۴جوهر بر دو دسته است: جوهری که قاز و ثابت است و جوهری که میدل و ناپایدار است. (اما هیچ یک از ایشان به وقوع حرکت در جوهری حکمای باستان به وقوع حرکت در جوهری حرکت در

[۲] نخستین شخصیتی که نظریهٔ «حرکت جوهری» را مطرح ساخت و به ادلهٔ فراوان آن را به اثبات رساند «صدرالمتألهین» یک بود و مادر این مورد با او همعقیده ایم و رقوع حرکت در جوهر را می پذیریم، چنانکه در فصل دوم برای اثبات آن برهان آوردیم.

# **دلیل اول بر وقوع حرکت در جوهر**

صدرالمتألهین ﷺ بوای اثبات حرکت جو هری برهانهای گوناگونی ذکر کرده

١. ر. كـ: طبيعيات شفاه فنّ وإن، مقالة دوم، قصل دوم.

است. روشن ترین این براهین [، که از سه مقدمه تشکیل می شود،] بدین شرح است: مقدمهٔ اول: حرکتهای عرضی دارای وجودی متحوّل، گذرا و متغیر ند. [ایسن مقدمه بیانگر اصلی بدیهی و خدشه ناپذیر است و آن این که: در اعراض و دست کم در اعراض چهارگانهٔ کم، کیف، و ضع و أین، حرکت راه دارد و حرکت شی، همان سیلان وجود و گذرایی آن است. بنابراین، وجود این اعراض متحوّل و متغیر می باشد.]

مقدمهٔ دوم: علت این اعراض متغیّر همان طبایع و صورتهای نوعیهای است که در موضوع اين اعراض منطبع ميباشند. [البات اين مقدمه در فصل هفتم از مرحلة ششم گذشت، و شرح أن در فصل دهم از همين مرحله خواهد أمد و اجتمالش أن است که حرکتها بر سه دستهاند: ۱ ـ حرکات طبیعی و آن حرکاتی است که طبیعت جسم اقتضای آن را دارد؛ مانند رشدکر دن گیاه. در این دسته از حرکات، فاعل حرکت و علت به وجود آورندهٔ آن، همان طبیعت مشحرک است. ۲ ـحرکات قسری و آن حرکتهایی است که به واسطهٔ تأثیر یک عامل خارجی به وجود می آید؛ مانند تابش آفتاب که موجب تیرهشدن رنگ پوست انسان می شود. در ایس جا نیز ساید گفت طبیعت انسان. اگرچه خود به خود اقتضای نیره کردن رنگ بوست را ندارد، اما تابش نور خورشید. باعث م گردد که اقتضای ایجاد این تغییر و حرکت در طبیعت انسان به وجود آید؛ یعنی عالم قاسر اقتضای این تغییر و حرکت را در طبیعت مقسور بــه وجود مي آورد وفياعل مباشر حركت سرائيجام خيود طبيعت ما قسور مي باشد. ۳. حرکات نفسانی ۱ مانند حرکت های ارادی و اختیاری انسان در این جا نیز اگرچه نفس در حرکت تأثیر دارد،امادر طول تأثیر طبیعت است و فاعل مباشر حرکت همان قوة عامله است كه در حضلات براكنده مي باشد. [

أنجاك مؤلف ارجستا فرمود: ، نفى الاجسام على اختلافها صور نبوعية حبوهرية. هن صباع للأشارالمبعثلفة باختلاف الابواع.

مقدمهٔ سوم: علّت یک پدیدهٔ متغیر باید خودش نیز متغیر باشد. زیرا در غیر این صحال این صورت، لازم می آید معلول، به واسطهٔ تغیّرش، از علّت جدا شود و این محال است. [یعنی لازم می آید، معلول با آن که علتش موجود و باقی و شابت است، زایل گردد و از بین برود. زیرا موقعیت و حالت نخستین شیء متغیر، که بنابر فرض معلول است، دراثر تغییر کردن و تبدیل شدن به حالت دوم از بین می رود، با آن که علتش همچنان باقی است. ا

[مقدمهٔ سوم را به این صورت می توان توضیع داد که: اگر علتِ قریب و بی واسطهٔ معلول، امر ثابتی باشد، نتیجهٔ آن نیز امر ثابتی خواهد ببود. ببرای تقریب به ذهن می توان به این مثال تمسک جست که: اگر چراغی در مکانی ثابت باشد، نوری که از آن می نابد، فضای مشخصی را روشن می کند و این روشنایی هرگز از نقطهای به نقطهٔ آن می نابد، فضای مشخصی را روشن می کند و این روشنایی هرگز از نقطهای به نقطهٔ دیگر منتقل نشده و حرکتی در آن رخ نخواهد داد. تنها درصورتی این روشنایی قابل انتقال از مکانی به مکان دیگر است که خود چراغ جابه جا شود. در مورد اعراض شیء که معلول مستقیم و بی واسطهٔ طبیعت شیء می باشند، نیز باید گفت: اگر طبیعت ثابت و بایدار خواهند بود.]

نتیجهٔ مقدمات سه گانهٔ فیوق آن است که طبایع و صورتهای جوهری، که علتهای قریب و بدون واسطهٔ اعراض نیوشوندهٔ لاحق به شیء می باشند، باید وجودشان متحول و نهادشان متجدد و نوشونده باشد؛ اگرچه ماهیاتشان ثابت و برقرار است: چراکه در ذاتی تغییر و تحوّل راه ندارد. [و برهمین اساس بود که در فصل ششم گفتیم: تغییر و تحول تنها در وجود ناعت شیء است. نه در وجود نفسی آن و نه در ماهیت آن البنه این که گفتیم: اماهیاتشان ثابت و برقرار است؛ بدان معنا نیست که از همهٔ حدود و مراحل حرکت جوهری شیء ماهیت واحد انتزاع می گردد، که این خلف وقوع حرکت در جوهر شی، است، بلکه مقصود آن است که هر ماهیتی وجود دارد، که در ظرف خودش و تجودش و جود دارد، که

#### مغاير با ماهيت پيشين و يسين مي باشد.]

### [٣] توجيه حركت اعراض نزد منكران حركت جوهري

توجیه اول: [منکران حرکت جوهری با اذعان به این که علت یک پدیدهٔ متغیر خود نیز باید منغیر و متحول باشد، برای توجیه حرکتهای عرضی گفته اند: در ست است که فاعل مباشر و بی واسطه در همهٔ حرکتهای عرضی طبیعت شیء متحرک است، اما طبیعت علّت تامهٔ این حرکتها نیست، بلکه عوامل خارجی نیز در وقوع ایس حرکتها نقش دارند و جزئی از علت آن به شمار می روند. بنابراین، ] منشأ تنغییر و تحولات و نوشدنهای اعراض، با آنکه عنتشان (طبیعت یا غیرآن) اشابت و یک نواخت است، عوامل و رویدادهایی است که از بیرون به آن علت درونی ضمیمه میگردد (و مجموعاً علت تامهٔ این تحولات رابه وجود می آورند.]

به عنوان مثال در حرکتهای طبیعی، حصول درجات گوناگون دوری و نزدیکی به غایت و هدف، موجب تحوّل و تجدّد عرض می گردد. [مثلاً سنگی که در آسمان معلق است، میل طبیعی دارد به این که در زمین، که مکان طبیعی آن است، قرار گیرد. این میل طبیعی موجب می گردد سنگ مثلاً یک درجه به سوی زمین حرکت کنند. دراثر این تغییر مکان. سنگ اندکی به غایت طبیعی خود نزدیک می شود و همین موجب می گردد که آن میل طبیعی شدت باید. شدید شدن میل طبیعی سسنگ باعث می شود که سنگ باعث می شود که سنگ باعث می شود که سنگ یک درجه دیگر به سوی زمین حرکت کند و این روند ادامه می باید.

و در حرکتهای فسری برخورد با موانع و معذّات قوی و ضعیف، موجب تحوّل احراض میگردد. [توضیح اینکه: در حرکثهای قسری، عامل بیرونی (قباسر) در

٨. المَّارَةُ اللَّهُ بِهُ عَقِيدًا برخي أَوْ فَلاَسْغَةً كَهُ مُعَقِّدُهُ فَأَعْلَ قَرِيبٍ دَرَ حَركتُهَ هَاي أُوادي، تُعَلَّ اللَّهُ

طبیعت جسم مقسور اثر میگذارد و طبیعت جدیدی در آن به وجود مر آورد؛ مثلاً وقتی سنگی را به هوا پرتاب میکنید، طبیعت سنگ، تحت تأثیر نیروی وارده، تغمر م کند و در این حال اقتضام کند. برخلاف میل طبیعی اش، یک، درجه از زمین دور شود. اما برخورد با هوا و مقاومت آن باعث مرشود طبیعت منفسور کیمی ضاعیف شو د. این طبیعت ضعیف شده نیز اقتضای آن را دارد که سنگ یک در جهٔ دیگر از زمین دور شود و بازهم برخورد با هوا و مقاومت آن، باعث ضعف بیشتر طبیعت و وقوع حرکت دیگری میگر ده و به همین ترتیب، طبیعت مقسور در اثر برخورد با موانع بيروني. كمكم زايل مي گردد. در اين جالت كه حركت قسري متوقف مي شود.] و در حرکتهای ارادی، ارادههای جزئی و خاصی که بهطور یی در پی در هریک از حندود مسافت حنادت منیشود، سوحب حارکت در اعبراض منیگردد. (مشلاً دانشجو ہے کہ مے خواہد از منزل به دانشگاہ برود، یک ارادۂ کلے دارد و ان دبودن در دانشگاه٬۱ است. اما این ازادهٔ کلی به تنهایی باعث نمی شو د که شخص حرکت کند و به سوی دانشگاه روانه شود، بلکه این ارادهٔ کلی ارادههای جنو نی دیگیری را به دنبال مي آورد که يکني بس از ديگري حادث مي شوند: اراده برداشتن گنام اول، اراده بر دائلتن گام دوم و به همين تر تيب. يعني در هر مرحله از حركت، يك اراده جيزڻي حادث می شود، که منحرک را به پیش می برد.]

[حاصل آنکه: آنچه ثابت و برقرار است علت درونی تحولات اعراض میباشد. که علت ناقصهٔ این تحولات به شمار می رود. اما علّت تامهٔ این تحولات (بعنی طبیعت + عوامل و رویدادهای بیرونی) امری متغیر و متحول میباشد. و مقصود از دعلّت در آنجاکه گفته می شود: «علّت یک پدیدهٔ متغیر باید خودش نیز متغیر باشد»، علّت تامه است، نه علّت ناقصه. [

[۴] بررسی توجیه اول: در پاسخ به بیان بالا میگوییم: ما نقل کلام میکنیم به خود
 آن عوامل و رویدادهای بیرونی، (که به پهندار ایشان تنفییر و تبحول آنها موجب

پیدایش حرکت در اعراض گردیده است] و میپرسیم: تغییر و تحوّل آن عوامل و رویدادهای بیرونی از کجا به وجود آمده و منشأ تجدّد آن چبست؟ (همان تغییر و تحولات نیز سرانجام باید به یک طبیعت برسد. آن طبیعت، اگر ذاتاً متجدد و نو شو شونده باشد، مطلوب ما نابت می شود و اگر ذاتاً متجدد نباشد، این سؤال در مورد آن تکرار می شود که: چگونه آن طبیعت ثابت توانست منشأ این تحولات گردد؟ ایس به ناچار باید به طبیعتی برسیم که تحوّل و تجدّد ذاتی آن باشد (و الا تسلسل محال لازم خواهد آمد.)

[۵] تسویجیه دوم: ما صدور حرکت نوشوندهٔ اعراض از یک علّت ثابت را همانگونه توجیه میکنیم که قاتلان به حرکت جنوهری، صدور حرکت نوشوندهٔ جوهر از یک مبدأ ثابت را نوجیه و تبیین میکنند، بدون آنکه برای تبیین آن حرکت نیازمند آن باشیم که طبیعت را ذاتاً متجده و نوشونده بندانیم. بنابراین، در مورد حرکت اعراض میگوییم: این حرکت ذاتاً متجده و نوشونده است و درجایی که تجدّه ذاتی شیء باشد، صدور متجده از علت ثابت هیچ محذوری در پی نخواهد داشت. زیرا ایجاه ذات آن شیء عین ایجاه تجده آن میباشد؛ همانگونه که قائلان به حرکت جوهری، خود بدان اذعان دارند.

[توضیح این که: فانلان به حرکت جوهری در مسئلهٔ چگونگی ار نباط متحرک با ثابت، در پاسخ به این سؤال که: «جوهرهای متحول که هر لحظه و جودی جدید می یابند و آن به آن او می شوند، چگونه از یک علت مجرد و ثابت (عقل فعال و غیر آن) صدور می یابند، با آن که پدیدهٔ متحول لزوماً علتی متحول و متغیر می طلبد؟ می گویند: این که گفته می شود: «معلول متغیر، علتی متغیر می خواهد» در مورد موجوداتی صادق است که حدوث و تغییر زابد بر ذات آنهاست و از بیرون بدان ها راه می یابند در مورد این گونه موجودات است که علت باید دو کار انجام دهد: یکی آفریدن خود شیء و دوم ایجاد دگرگونی و حرکت در آن؛ به عبارت دیگر: موجوداتی که خودشان

«ذاتاً» روان نیستند و باید آنها را روانه کرد دوگونه نیاز به علت دارند: یکی آفریده شدن و دیگری روانه شدن. نما موجوداتی که ذاتاً رواناند و هویتشان عین روان بودنشان است، نیاز آنها به علّت بسیط است نه مرکب؛ یعنی آفریده شدن آنها عین روان شدن آنهاشت. برای علت، خلق کردن آنها عین حرکت دادن به آنهاست، چراکه بودنشان عین جریان و تحرک است.

از این رو موجودی که ذاتاً متغیر و گذراست، فقط هستی اش را از علت دریافت میکند، نه چیز دیگری را، بعنی علت، تحول را به او نمی دهد، بلکه خود او را به او می دهد. بدین سبب این معلول از جهت ثابت هو بتش منتسب به علت است؛ از این رو می تو اند از علت ثابت صدور یابد.

این حاصل سخنی است که قائلان به حرکت جوهری دربیارهٔ تنوجیه و تبیین صدورِ جوهرِ ذاتاً متغیر از یک علت ثابت بیان کردهاند.

منکر حرکت جوهری میگوید: ما همین سخن را دربارهٔ نحوهٔ ار تباط اعراض متحرک باطبیعت ثابت بیان میکنیم: یعنی میگوییم: حرکت، عین ذات و عین هویت این اعراض است؛ بنابراین، طبیعت تنها وجو د این اعراض را به آنها می دهد، نه تحوّل و پویایی آنها را در نتیجه برای تبیین و توجیه حرکات اعراض نیازی به آن نیست که طبیعت و جوهر شیء را متحول و متجدد بدانیم. ا

۱. توجیه دوم را بدیر گرنه نیز می توان تقریر کرد که امور منفی و متحول باید سرانجام به یک متغیر بالدات منهی شوند، که خودش معلون یک حلت ثابت باشد، دو غیر این صورت تسلسل رخ خواهد داد و ربط منفر به ثابت ساسکن خواهد برد. قاتلان به حرکت جو مری می گویند منفیر بالذات هدن حوهر اشیا است. اما منگر سرکت جوهری ممکن است باگرید. چه ضرور تی دارد که آن متجدد بالذات و منفیر بالذات را که مشآه مده تعبرات دیگر است. جوهر اشیا بدانیم و بدش صورت استناد آن به طبیعت نابت و بدش صورت استناد آن به طبیعت نابت و بدین تغییر را توجیه اتبام مگر له آن است که حرکت حودش یک آمر ذاتاً متجدد است. به آن که وصف تحدد بر آن عارض شده باشد.

[8] بررسي توجيه دوم: بيان فوق براي تبيين صدور حركت اعراض از طبيعت ثابت ناتمام است. زیرا تجددی که در حرکت عرضی وجود دارد، از آن خود حرکت نيست: إيعني اين تجدد و توشوندگي وصف خود حركت عرض و متعلق به آن نميباشد. بلكه وصف موضوع أن عرض، يعني جوهر، ميباشد ويه أن تعلق دار د. لذا نمي تواز؛ گفت: عرض ذاتاً متجدد است. إزيرا و جود في نفسة مقوله هاي عرضي، يک وجود لنفسه و برای خود نیست، تا بنواند به خودش وصف بدهد و نبعت خبودش و اقع شو د و در نتیجه بتوان گفت: أن و جودهای حرضی، هممانگو نه که تنجذُد و نوشوندگی هستند، متجدد و نوشونده نیز میباشند. بلکه وجود آنها یک وجود للغیر و برای دیگری است؛ وجو دی است که به جو هری که موضوع آن اعراض است، تعلق دارد؛ مثلاً [وقتي رنگ سيب تغيير مي كند و از سيزي به زردي مي گرايد] حركت اين. جسم در رنگش همان تغییر و تجدد آن جسم در رنگش است؛ رنگی که وجبودش برای آن جسم و متعلق به آن است، نه آنکه حرکتش در رنگ عبارت باشد از: تجدد رنگش و نوشوناگی آن.[بنابواین، تجاد از آنِ حوکت عرض نیست، بلکه از آنِ همان چيزي است که و جو دِ عرض متعلق به أن ميباشد، يعني جو هر.]

اما در جوهر، [وصف تجدّد از آن خود جوهر است.] زیرا وجود فی نفسهٔ جوهر یک وجود لنفسه است [۲ یعنی وجودی است که به خود جوهر تعلق دارد و نعتِ خود جوهر واقع می شود.] بنابر این. در مورد آن می توان گفت که جوهر ذاتاً هم تسجده است و هم متجدد. ایجاد این جوهر همان ایجاد متجدد و ایجاد متجدد همان ایجاد این جوهر خواهد بود [و در نتیجه تنها یک جعل در کار است و آن، جعل وجود جوهر است،]نه آن که ابتدا جوهری ایجاد شود و آنگاه وصف تجدد به آن داده شود.

شایان فاکر است که حکمای مشاه معنقد بودند. اطلاع یک حرکت و ضمي دوری دارند و همین سرکت داکه حرکتي دانم و مستمر است. منشأ حرکات عرضي دیگر می دانمنته.

[حاصل آن که: تجدّد و حرکت در یک مقوله پهنان که در فصل ششم بیان شد در واقع تجدد و حرکت در وجود ناعب آن مفوله می باشد، نه در ماهیت آن مقوله و نه در وجود فی نفسهٔ آن. حال اگر وجود شی، برای خود باشد، مانند و جود جوهر، نبعب نجدد هم برای خود آن شیء خواهد بود و در این صورت می توان گفت که آن شیء فاتا متجدد است و عین تجدد می باشد و از این رو، صدور آن از علت ثابت جایز و روا خواهد بود. اما اگر وجود شی، برای غیر باشد پهنان که در اعراض ملاحظه می شود و حواهد بود که وجود آن شیء متعلق به آن و برای آن می باشد. در این صورت نمی توان گفت: آن شیء ذاتاً متجدد و عین تجدد می باشد. بنابراین، چاین چیزی نمی توان گفت: آن شیء ذاتاً متجدد و عین تجدد می باشد. جوهری می توان گفت: علّت فقط وجود جوهر و هویت آن را به آن می دهد، نه تجدد و نسوشوندگی آن را، زیرا در حرکت جوهری جوهر ذاتاً متجدد و عین تجدد و عین تجدد می باشد.]

### [۷] دلیل دوم بر وقوع حرکت در جوهر

[این دلیل از دو مقدمه نشکیل می شود:]

مقدمهٔ اول: اعراض از مراتب و جود جو هر به شمار می روند. [یعنی یک و جود است که از مرتبه ی از آن ماهیت جوهر و از مرتبهٔ دیگر آن ماهیت عرض انتزاع می شود، نه آنکه جوهر ی از آن ماهیت جوهر و از مرتبهٔ دیگر آن ماهیت عرض انتزاع می شود، نه آنکه جوهر یک وجود داشته باشد و عرض و جود دیگری و آنگاه آن دو وجود به یک دیگر ضمیمه شده باشند. [زیرا مهمان طور که گذشت و جود فی نفسهٔ اعراض عین وجود آن اعراض برای موضوعشان می باشد. [بنابراین، و جود اعراض عین تعلق و ارتباط و وابستگی به وجود جوهری است که موضوع آنها می باشد. برای چنین چیزی نمی توان و جودی مستقل و مغایر با وجود موضوع خود قائل شد، بلکه وجودش لا جرم از مراتب و جود عوضوعش خواهد بود.]

مقدمهٔ دوم: [هرگونه تغییر و تحوّلی که در یکی از شنتون و سراتب یک سوجود روی دهد. نشانهای از تغییر درونی و ذاتی آن موجود به شمار میرود.]

بنابراین، تغییر و نوشوندگی اعراض (، که امری مسلّم و بدیهی است،) بیانگر تغییر جواهری است که موضوع آنها میباشند. پس حرکتهای عوضی خود دلیلی بر حرکت جوهری است.

# [٨] نتايج بحث

#### نتیجهٔ نخست: وحدت صورتهای جوهری وارد بر ماده

صورتهای جوهری ای که یکی پس از دیگری بر روی ماده می آید، در حقیقت یک صورت جوهری و احد و گذرا است، که بر ماده [= هبولای اولی] جاری می گردد و موضوعش همان ماده است، که توسط یکی از صورت های جوهری قوام می یابد و پابر جانگه داشته می شود: چنان که در بحث جواهر و اعراض بدان اشاره شد. و ایس صورت جوهری و احد و گذرا به گونهای است که ما از هر یک از حدود آن مفهوم خاصی، غیر از آن چه از حدود دیگر به دست می آید، انتزاع می کنیم و آن را ماهیت نوعی می نامیم، که با دیگر ماهبات در آثارش تفاوت دارد.

[اصولي كه لتيجة فوق بر أنها مترتب مي گردد، بدين شرح است:

الف دحرکت در مقولهٔ جو هر امری ثابت و اجتناب ناپذیر است. (در فصل دوم و همین قصل ثابت گشت).

ب ـ حركث يك واحد متصل و پيوسته است،كه تدريجاً تحقق مي يابد و انقسام آن به نحو بالقوه و صرفاً ذهني است. (در فصل پنجم به اثبات رسيد.)

ج ـمعنای حرکت در یک مقوله آن است که در هر آن از آنات حرکت یک نوع از انواع آن مقوله بر متحرک درمی آید. (در فصل ششم به اثبات رسید.)

د در حرکت جوهري. صورتهاي جوهري پيايي، عين حرکتالـد و حرکت

بيانگر نحوهٔ وجود أنهاست. (در همين فصل بيان شد.)

مثلاً وفتی مادة بی جان دراثر حرکت جوهری، انسان می گردد، در طول این حرکت، یک صورت جوهری سیال بر آن وارد می گردد، که از یک حلهٔ آن مفهوم تراب، از حد دیگر مفهوم خیوان گرفته می شود، که مفاهیمی ماهوی بوده و هریک دارای آثار خاص خود می باشند. اما انتزاع این ماهیات گوناگون و حدت آن صورت جوهری سیال را از بین نمی برد، زیرا آن صورت جوهری که جوهری، عین حرکت است و حرکت یک وجود متصل و پیوسته دارد و حدودی که برای آن در نظر گرفته می شود، بالقوه و ذهنی می باشد.

[۹] هیچ حرکتی خالی از تکامل نیست: همچنین از بحثهای گذشته به دست می آبد که در هر حرکت، آمیزهای از تشکیک و جود دارد، چراک حرکت همان درآمدن از قوه به فعل و گذر از نقص به کمال است.

[مقصود مؤلف ارجمند از این که: دور هر حرکت آمیزهای از تشکیک وجود دارده آن است که هر حرکتی را می توان به یک اعتبار حرکت اشتدادی و تکاملی دانست. برای روشن شدن این مطلب ابتدا باید ببینیم تکامل یعنی چه؟ تا آنگاه ارتباطش با حرکت روشن شود.

تکامل یعنی گذر از نقص به کلمال. نقص گاهی در برابر تمام به کار می رود و گاهی در برابر کمال. نقص در برابر تمام عبارت است از: ،فاقد بودن یک شیء پارهای از

ا. شاهد او صدق تعسير فوق سهچيز است: شاهد نحست دليلي است كه عزاف گرامي براي البيات تشكيك در هماه خرقات در متلي كتاب اواته كردهاند. شباهد دوم او وكه سؤلف الرجيمنا، در المطيقة خود ببرايان عبارات مدرالمتألفين: الكن المقولة التي فيها تحركة لابدان نقبل الاشنداه و الاستكمال: مي گريند: هذا صريح مه فا في أنه لابري شيئاً من اقسام الحركة خالهاً من معنى الدنگيكاه (اسفاد، چ الا ص ۸۱) شباهد سوم ايانكه مؤلف بررگوار در اصول دشته و روش رئاليام مي كويد: هو از اين جا پيداست كه مفهوم حركت به نحوى كه تترضيح دديم، فايل انظياق بر معناى نكامل مي اشد: ويرا هر جزء از اجزاى حركت را كه فرض كنيم، جزء مفروض داديم، فايل انظياق در معناى نكامل مي اداله همان جزء مفروض مي باشد، مي بديره، هو ادم ۱۸۵۸.

اجزای خود راد. زیرا تمام بودن شی، بدین معناست که یک شی، همهٔ اجزای خود را واجد باشد. اما نقص در برابر کمال عبارت است از اینکه: هشی، همهٔ مراحلی را که می تواند طی کند، نییموده باشد و همهٔ قوا و امکانهایی را که در آن هست، به فعلیت نر سانده باشدد از این جا معنای کمال نیز دانسته می شود. کمال عبارت است از : همان فعلیتی که شی، در محیط فعالیت خود بدان دست می یابد و بنابراین کمال افزایش و زیادتی است که یک موجود در محیط هستی خود به آن می رسد.

باتوجه به مقدمهٔ فوق، می نوان گفت: «هر حرکتی تکامل است.» زیرا هر حرکتی خروج از قوه به فعل است و خروج از قوه به فعل همان خبروج از نقص به کمال میباشد و چنانکه گفتیم ـ تکامل چیزی نیست جز «گذر از نقص به کمال،»

ممکن است اشکال شود که: ما حرکات بسیاری را مشاهده میکنیم که تک امل و استداد در آن وجود بدارد؛ مثلاً هنگامی که جسمی از نقطه ای به نقطهٔ دیگر انتقال می بابد و یابه دور خود می چرخد، به هیچ نحو در مکان و یا وضع آن افزایش و تکاملی بیدا نمی شود. پس جگونه می توان گفت: «هر حرکتی مساوی با تکامل است.»

در پاسخ به این شبهه باید گفت: حرکت و تکامل دو امر انفکاکاناپذیرند، اما در پاره به ویژه در حرکتهای مکانی و وضعی، دو جریان در کنار هم و همراه با هم رخ می دهد و در نتیجه اشتناد رخ نمی دهد. آن دو جریان یکی جریان کامل گشتن است و دیگری جریان ناقص گشتن؛ مثلاً در حرکت مکانی، جسم وقتی از نقطهای به نقطهٔ دیگر حرکت می کند و از حالت بالفوهٔ یک مکان به حالت بالفعل آن در می آید: به ناچار مکان نخست را رها خواهد کرد و تا آن را رها نکنه، نمی تواند در مکان جدید قرار گیرد.

جسم مور دنظر، از آن جهت که قوهٔ بودن در مکان جدید را در خود به فعلیت رسانده است، تکامل یافته، اما چون این تکامل و اکتساب فعلیت جدید همراه و مقارن با از دست دادن فعلیت سابق (بودن درمکان اول) مهیاشد، من حبثالمجموع تکامل و اشتدادی در آن به و جود نمیآید. باتوجه به همین نکته است که مؤلف گرامی فرمود: ددر هر حرکت آمیزهای از تشکیک و جود دارد.دا

علاوه بر این، در جوهر حرکت اشتدادی دیگری نیز وجود دارد و آن همان حرکت جوهری مادهٔ اولی به سوی طبیعت و سپس نبات و سپس حیوان و سرانجام السان است. هریک از این حرکات آثار ویژهای دارد که بر آنها متر تب میگردد. و این حرکت ادامه می ابد تا به مقصد نهایی خویش بر سد؛ بعنی فعلیت محض که فاقد هر قوهای است.

## [ • 1 ] نتیجهٔ دوم: حرکت عمومی اعراض به تبع حرکت جوهر

اعراضی که بر جواهر در می آیند. به طور کلی [خواه ساکن به نظر آیند و خواه متحول.] به تبع حرکت جواهری که محل و معروض آن اعراضانا، در حرکت می باشند. زیرا معنا ندارد صفات شیء با وجود تنغیر و دگرگونی در موضوع آن است که صفات، ثابت و بر قرار باشند. [زیرا معنای تغییر و دگرگونی در موضوع، آن است که موضوع لحظه به لحظه نو می شود. پس آنچه در این لحظه است، غیر از آن چیزی است که در لحظه قبل بود و یا در لحظه آینده تحقق خواهد یافت. و اگر این موضوع متغیر و بی قرار ، یک وصف ثابت و برقرار داشته باشد، لازمهاش آن است که بک احراض شیء قابل پذیرش نیست. ا

دليل ديگر بر اثبات اين مدعا آن است كه اعراضي كه لازمهٔ وجود شيءاند. مانند

ا. مقصود بخش های گرناگون این حرکت جوهري واحد و عمومي است، نه آنکه واقعاً حرکتهاي متعددي در خارج وجود داشته بات که به دارال وک. ديگر واقع شونلد

۳. علاوه بر آنکه اعراض از مراتب و شئون جوهر است و معنا نداره اصل شیء متغیر باشد. اما مراتب آن ثابت و برفرار باشند.

اعراضی که لازمهٔ ماهیت شیء می باشند، با جعل موضوعشان و به جعل واحد، ابجاد می شوند، بی آن که میان آنها و موضوعشان جعل دیگری صورت پذیرد. [بنابرایت، جوهر و اعراض لازم جوهر، موجود به یک وجود می باشند؛ در نتیجه تحوّل و تغییر یکی به معنای تحول و تغییر دیگری خواهد بود. چراکه اگر یکی متحول و دیگری ثابت باشد، موجود به دو وجود خواهند و این برخلاف فرض است.]

این در مورد اعراض لازم شی، است، که ما آنها را ثابت و ساکن می بنداریم (؛ مانند: مقدار، وضع، مکان و زمان که از اعراض ضروري وجود هر جسمی بلوده و لوازم هویت آن محسوب می شوند.]

[۱۱] اما در مورد اعراض مفارق اومانند کم خاص، کیف خاص و مقدار خاص]
که به واسطهٔ حرکت بر موضوعات خود عارض می شوند مانند آنچه در حرکات
واقع در مقوله های چهارگانهٔ أیس، کیم، کیف و وضع ملاحظه می شود بیاید
حرکت های آنها را ۱۰ حرکت در حرکت به شمار آوره و آن را ۱۳ حرکت های دوم انامید
و حرکت های قسم اول را [که حرکتی به تبع حرکت جوهر است] ۱۳ حرکت های
نخستین اینام نهاد.

[برای تقریب به ذهن به این مثال نوجه کنید، البته این مثال صرفاً سرای تموضیح مطلب است: اگر شمادر یک قطارِ در حال حرکت نشسته باشید و از جه ای خمویش تکان نخورید، در این صورت شما اگرچه فلماهراً ساکن و بمدون حمرکت به نظر

٨. صدرالمتأنهين در بيان اعراص لارم رجود و اعراض مقارق ملگويلة

ا بدان که فرق است میان احوالی که از ضروریات وجود نی و نوازم هویت آن است. به گونه ای که امکان ندارد موضوع در وجود خارجی خرد از آنها و از آن چه مسئلزم و یا ملازم آنهاست، خالی باشده و اصوالی که این گونه میستند، و موضوع در واقع می تواند از آنها خالی باشد. قسم اول [که همان اعراض لازم وجود شی وابد] مانند: مفدار، وضح، مکان و زمان برای جسم، (اصل این اعراض قابل انفکاک او وجود هیچ جسمی نیست. هر جسمی در خارج تحقق باید به ناچار دارای مقابل، وضع، مکان و زمان خواهد بود،) و قسم دوم (که اعراض مقابل را تشکیل می دهند)، مانند، سیاهی، حرارت کتابت و امتال آن، (درفق ح ۲۰ ص ۳۳۰).

می رسید، اما در واقع به تبع حرکت قطار، در حرکت می باشید. یعنی حرکت قطار، شما را نیز به حرکت درمی آورد. این شبیه همان حرکت نخستین در اعراض لازم است که ثابت و مناکن به نظر می رسند.

حال اگر شسادر همان قطار قدم برنید و از یک نقطهٔ آن به نقطهٔ دیگر منتقل شوید این، حرکت در حرکت و حرکت دوم خواهد بود؛ یعنی حرکتی است که علاوه بر آن حرکت نخستین. در مورد اعراض مفارق نیز چنین چیزی شبیه به این رخ می دهد؛ و قتی رنگ سبب از سبزی به زردی تغییر می کند، این تغییر رنگ حرکت دوم برای رنگ سبب محسوب می شود، زیرا جوهی سیب، که محل و موضوع این رنگ است، آن به آن تغییر می کند و تغییر آن موجب تغییر همهٔ اعراض آن و من جمله تغییر رنگ آن می گردد، حتی اگر رنگ سیب ثابت به نظر آید. پس اگر مشاهده کنیم که رنگ سیب خودش از نوعی به نوع دیگر تبدیل می شود، این حرکت، یک حرکت ثانوی برای آن خواهد بود.]

# [۱۲] دو اشکال به امکان تحقق «حرکت در حرکت» ۱

اشکال نخست: از شرایط اساسی هر حرکتی آن است که قابل انقسام به اجزای آنی و دفعی باشد [؛ یعنی اجزایی را بتوان در آن فرض کرد که در یک آن تحقق می یابند.] حال آنکه حرکت دوم، یعنی حرکت در حرکت، از اجزایی تشکیل می شود که و جودشان تدریجی بوده و خود قابل انقسام به اجزای دیگر می باشند. بنابرایس، مجموعهٔ چنین اجزایی را نمی توان حرکت به شمار آورد.

إحاصل آنكه: حركت دريك مقوله مستلزم آن است كه در هـ ر آن بكـي از افـراد آن

۱. شایان ذکر است که این دو اشکال در اصل به و قرع حرکت در مفولهٔ فعل و انفعال وارد شده است. لذا پیرای و بشنشدن این دو اشکال و نفهم درست آن، بهتر است آن را در مورد حرکت در قمل و انفعال درنظر بگیریمه بدین صورت که جرهم مثلاً در مقونهٔ فعل، که خود عین حوکت و ندریج است، حرکت کند. اما نطبیق این دو اشکال بر آنچه مؤلف ارجمید «حرکت در حرکت نامید، چیدان روشن نیست (دفت شود.).

مقوله بر متحرک درآید. در حانی که اگر نغیبر رنگ سیب، یک حرکت ثانوی و حرکت در حرکت باشد، مقولهٔ کیف، فاقد فرد آلی الوجود خواهد بود: لذا امکان ندارد در هر آلیک فرد از آن مقوله بر سیب درآید، بلکه وجود هر فرد نیز ندریجی و در ظرف زمان خواهد بود؛ بنابراین، نمی توان و رود پیاپی این افراد را حرکت به شمار آورد.]
[۱۳] اشکال دوم: لازمهٔ حرکت دوم، یعنی حرکت در حرکت، آن است که و رود متحرک در هر یک از حدود حرکت، ماندن و امعان در آن حد باشد، نه ترک آن. [در حالی که در حرکت باشد، نه ترک آن. [در حالی که در حرکت باید و رود متحرک در هر یک از حدود حرکت تو آم با خر وج از آن

حدّ و ترک آن حدّ باشد. او این نشان می دهد که حرکت در حرکت در واقع حرکت

[توضیح این که: متحرک در هریک از حدود حرکت نباید بیش از یک آن قبرار بگیرد. زیرا اگر در یک حد مدتی استفرار یابد. در آن حد ساکن خواهد ببود و ایس خلف متحرک بودن آن است. به همین دلیل گفته می شود: باید ورود متحرک در هریک از حدود حرکت تو آم با خروجش از آن حد باشد. حال اگر حدود حرکت و افراد فرضی آن دارای امتداد زمانی بوده و وجودشان تندریجی باشد. متحرک در هریک از حدود حرکت مدتی مستفر خواهد شد؛ بنابرایس، رسیدنش به یک حد معادف با خروجش از آن حد نخواهد بود و این خلف متحرک بودن آن می باشد.

در مورد حرکت دوم، یعنی حرکت در حرکت، همین اشکال وجود دارد؛ یعنی وجود هر یک از حدود حرکت یک، وجود ممتلا و تدریجی است. زیرا مقولهای که حرکت در آن روی می دهد. بنابر فرخی، خودش از سنخ حرکت می باشد؛ لذا حدود و افراد فرضی آن وجودشان ممتد و تدریجی خواهد بود.]

## [۱۲] پاسخ به اشکالات یادشده

پاسخ به اشكال نخست: به نظر ما آنچه در هـر حـركتي لازم است و از شـرايـط

اساسی هر حرکتی محسوب می شود، همین اندازه است که حرکت به اجزایی منقسم گردد که به واسطهٔ آن، پیوستگی و کشش حرکت زایل شود و باید این انقسام سرانجام به اجزای آنی و دفعی برسد. اما این که مستقیماً و بدون واسطه به اجزای دفعی منقسم گردد، در حرکت معتبر نمی باشد.

پس یک حرکت می تواند به اجزائی منقسم گردد که فاقد تدریجی از سنخ آن حرکتاند و وجودشان نسبت به آن حرکت آنی و دفعی است! ۱ اگرچه فی حدنفسه ممتد و تدریجی می باشند، اسا امتداد و تدریجشان از سنخ امتداد و تدریج حرکت موردنظر دیست.] و آنگاه همان اجزا به اجزای دیگری منقسم می شوند که وجودشان آنی و دفعی است. [همانگونه که در سطخ حدودی درنظر گرفته می شود که امتدادی از سنخ امتداد سطح (امتداد در دو بعد) ندارند، اگرچه از یک نحوه استداد دیگری امتداد در یک بعد) برخوردار می باشند. آنگاه برای همان حدود، حدود دیگری (امتداد در یک بعد) برخوردار می باشند. آنگاه برای همان حدود، حدود دیگری (نها راه

بنابراین، این که در مورد حرکت گفته می شود: «حرکت قبل انتقام به اجزایی است و این انقسام به اجزایی است و این انقسام به اجزای آنی و دفعی منتهی می گردد، مانند آن است که در م ورد عرض می گوییم: اهر عرضی قائم به جوهر می باشده که گاهی بدون واسطه فائم به جوهر است و گاهی با یک یا چند واسطه به جوهر می رسد؛ مانند خط که یک عرض است و قائم به جسم تعلیمی است و قائم به جسم تعلیمی است و سرانجام جسم تعلیمی قائم به جسم شعلیمی

[1۵] پاسخ اشکال دوم: در این مورد باید گفت: ایمزکه در حمرکت دوم، ورود متحرک در یک حدّ، مندن و امعان در آن حدّ میباشد، محدّوری ندارد و فقط موجب

برجمهٔ این قسمت برساس نسخههای متداول نهایه است که در آن آمده وقعن الجائز آن تستفسم شعرکه الی احزاء آلیهٔ ندر مجیهٔ من سنخهاد و به نظر نگرنده آنچه در آن نسخهها آمده صحیح ست و بیاز به نفییر ندارد.

پیدایش کُندی در حرکت میگردد. و منشأ کندی حرکت می توانید تنرکب حنوکت باشد. در آینده به خواست خداوند بدین مطلب اشاره خواهیم کرد. ا

[توضیح ابن که چگونه مرکب بودن حرکت منشأ کندی حرکت میگردد، آن است که: معروض حرکت میگردد، آن است که: معروض حرکت دوم، که همان حرکت نخستین است. خود امری ممتلاو زمان دار میباشد. میباشد. از طرفی حرکت تانوی، که بر آن عارض می شود، نیز دارای زمان میباشد. بنابراین، زمان حرکت اول به زمان حرکت دوم اضافه می شود و زمان بیشتری را نتیجه می دهد. هرچه زمان حرکت بیشتر باشد، آن حرکت کندتر خواهد بود.

به دیگر سخن: ۴حرکت درحرکت یک گذر و سیر تدریجی در اجزایی است که هریک از آنها نیز به نوبهٔ خود تدریجی و زمانی می باشند؛ برخلاف حرکت اول که اجزایش دفعی و غیر زمانی است. روشن است که سیر تدریجی در اجزای تدریجی، زمان بیشتری را می طلبد و این موجب کندشدن حرکت می گردد. [

## [١٦] نتيجة سوم: سراسر عالم ماده يك حقيقت واحد وكذرا است

مادهٔ اولی، از آنجاکه قوهٔ محض است، فاقد هرگونه فعلیتی میباشد و تنها فعلیتی که در آید، که دارد همان فعلیت قوه بودن است. بنابراین، هرگونه فعلیتی که بر مادهٔ اولی درآید، تابع و پیرو فعلیت صورتی است که آن را به پا می دارد و نیز تمیّز آن به تمیّز صورتی است که با آن متحد می گردد؛ همچنین تشخصش به شخص آن صورت بوده و در وحدت و کثرت خود نابع آن صورت می باشد.

. آری، ماده فی نفسه یک و حدت ابهامی، نظیر و حدت ماهیت جنسی دارد. [یعنی

مؤلف گرامی باز در بحث های آتی بدین مطلب اندرهای مدرد، اما در تعلیف خود بر دستار (ج ۱۳ ص ۱۹۹۸)
 می گویلد اس از آنچه گفتیم همچنین روض می شود که کنندی حرکت معلول ترکب حرکت است؛ ممانگونه که کثرت معلول ترکب وجود می داشد. بدیراین، هرچه حرکت بسیط تر باشد، سریع ترخواهد بود در هرچه ترکبب آن بیشتو باشد، کناتر خواهد بود بر

یک نوع و حدت که می تواند امور متکثری را دربر گیرد؛ همانگونه که ماهیت حیوان مثلاً، در عین حال که ماهیت و احد است و و حدت جنسی دارد، انواع گوناگونی را دربر می گیرد.]

و چون همین مادهٔ اولی موضوع حرکت جوهری عمومی عالم را تشکیل می دهد، پس سراسر عالم ماده (، با همهٔ جواهر و اعراضی که در آن است)، یک حقیقت واحد و گذرا خواهد بود که از مرحلهٔ قوهٔ محض به سوی فعلیتی که هیچ قومای ندارد، در حرکت می باشد.

### [1] الفصل التاسع

# في موضوع الحركة

قد تبيّن أنّ الموضوع لهذه الحركات هو السادّة. هذا إجمالاً. أمّا تفصيله فهو أنّك قد عرفت أنّ في مورد الحركة مادّةً و صورةً و قوةً و فعلاً، و قد عرفت في مباحث الساهيّة أنّ الجنس و الفصل هما المادّة و الصورة لا بشرط، و أنّ الساهيّات النوعيّة قد تترتّب متنازلةً إلى السافل من نوع عال و متوسّط و أخير، و قد تندرج تحت جنس واحد قريب أنواع كثيرة اندراجاً عُرضيّاً لا طوليّاً.

و لازم ذلك أن يكون في القسم الأول من الأنواع الجوهريّة مددّة أولى متحصّلة بصورة أولى ثمّ هما معاً مادّة ـ و تسمّى أيضاً ثانية لصورة ثانية، ثمّ هما معاً مادّة ـ و تسمّى أيضاً ثانية ـ لصورة لا حقة. و في القسم الثاني مادّة لها صور متعدّدة متعاقبة عليها. كلّما حلّم بها واحدة منها امتنعت من قبول صورة أخرى.

فاذا رجعت هذ؛ التنوعات الجوهرية الطولية و العرضية إلى الحركة، فغي القسم الثاني كانت المادّة التي هي موضوع الحركة في بدنها هي الموضوع بعينه ما تعاقبت الصور إلى آخر الحركة، سواء كانت هي المادّة الأولىٰ أو المادّة الثانية، وكذلك الحكم في الحركات العرضية \_ بفتح الراء \_ .

و في القسم الأوّل ـ و هو الحركة الطوليّة ـ السادّة الأولى موضوع للصورة الأولى. ثمّ هما معاً موضوع الصورة الثانية لا بطريق الخلع و اللبس كما في القسم الاوّل بــل بطريق اللبس بعد اللبس. و لازم ذلك أن تكون الحركة اشتداديّةً. لا متشابهة و كون ماذّة الصورة الأولى معزولةً عن موضوعيّة الصورة الثانية. بل الموضوع لها هو المادّة الأولى و الصورة الأولى معاً و المادّة الأولى من المقارنات.

و الصورة الثانية في هذه السرتية هي فعليّة النوع، و لها الآثار السترتّبة، إذ لا حكم إلّا للفعليّة، و لا فعليّة إلّا واحدة. و هي فعليّة الصورة الثانية.

و هذا معنى قولهم: إنّ النصل الأخير جامع لجميع كمالات الفصول السابقة. و منشأ لا نتزاعها، و أنّه لو تجرّد عن المادّة و تقرّر وحده لم تبطل بذلك حقيقة النوع. و الأمر على هذا القياس في كلّ صورة لا حقة بعد صورة.

# [۲] ومن هنا يظهر:

أوّلاً أنّ الحركة في القسم الثاني بسيطة. و أمّا في القسم الأوّل فإنّها مركّبة، لتغيّر الموضوع في كلّ حدّ من الحدود، غير أن تسغيّره ليس ببطلان السوضوع السابق و حدوث موضوع لا حق، بل بطريق الاستكمال، ففي كلّ حدّ من الحدود تصير فعليّة الحدّ و قوّة الحدّ اللاحق معا قورة لفعليّة الحدّ اللاحق.

[٣] وثانياً أن لامعنى للحركة النزوليّة، بسلوك الموضوع من الشدّة إلى الضعف، ومسن الكمال إلى النقص، لاستلزامهاكونَ فعليّة مّا قوّةً لقوّته، كأن يتحرّك الإنسان من الإنسانيّة إلى النباتيّة، وهكذا. فما يتراءى منه الحركة التضعّفية حركةً بالعرض يتبع حركةً أخرى اشتداديّةً تزاحم الحركة النزوليّةً المفروضة، كالذبول.

[۴] وثالثاً أنّ الحركة \_أيّاً مَا كانت\_محدودة بالبداية والنهاية، فكل حدّ صن حدودها ينتهي من الجانبين إلى قوّة لا فعليّة معها، وإلى قعل لا قوة صعه، وحكم المعموع أيضاً حكم الأبعاض. وهذا لاينافي ما تقدّم أنّ الحركة لاأول لها ولاآخر، فإنّ المراد به أن تبتدى بجزء لا ينقسم بالفعل، وأن تُختم بذلك. فالجزء بهذا السعنى لايخرج من القوّة إلى الفعل أبداً، ولاالماهيّة النوعيّة المنتزعة من هذا الحدّ تخرج من القوّة إلى الفعل أبداً.

#### [1] فصل نهم

#### موضوع جركت

[موضوع حرکت همان امر ثابتی است که حرکت بر آن جاری میگردد و بدان وصف میدهد. به دیگر سخن: موضوع حرکت همان متحرک است؛ بعنی چیزی که حرکت را قبول میکند.

#### دلیل لزوم موضوع در هر حرکت

دلیل لزوم موضوع در هر حرکت سه چیز می تواند باشد:

۱ حرکت عبارت است از: «درآمدن شی، از قوه به فعل»، پس باید شی، شابتی و جود داشته باشد که از آغاز تا پایان حرکت محفوظ و باغی باشد، تا تعریف حرکت بر آن صدق کند و بتوان گفت: آن شی، از قوه به فعل درآمد، اگر چنین چیزی نباشد، اساساً تعریف حرکت صدق نخواهد کود. به دیگر سخن: حرکت یک امر واحد است و وحدت حرکت ننها در صورتی حفظ خواهد شد که شی، ثابتی و جود داشته باشد که حرکت بر آن جاری شود. تنها در ایس صورت است که می توان گفت: «الف» حرکت کرد و از موقعیت «ج» منتقل شد.

اما این دلیل ناتمام است، زیرا پیوستگی و انتصال حترکت، هم در حتوکتهای جو هری و هم در حرکتهای جنانکه

مؤلف گرامي ﴿ در بداية الحكمة مي گويد:

«نیاز حرکت به یک موضوع ثابت و پایدار در طول حرکت، اگر بهخاطر آن است که وحدت حرکت به وسیله آن تأمین گرده و در اثر رخنهٔ انقسام در آن و تفرق اجزایش در وجود، شکافی در وحدت آن ایجاد نشود، باید گفت: حرکت فی نفسه بک امر متصل و پیوسته است و انقسام آن به اجزای کوچک تر، انقسامی وهمی است، بی آنکه اجزایش در خارج جدا از یک دیگر باشند و همین برای حفظ وحدت حرکت کفایت می کند. ۱۹

۲ دحرکت یک معنای ناعتی و وصف دهنده است و از این رو نیازمند موضوعی است که وجود لنفسه داشته باشد، تا به آن تعلق بگیرد و به آن وصف دهد؛ همانند اعراض و صورتهای جوهری منطبع در ماده، که وجودشان ناعت و للغیر است و از این جهت نیازمند موضوعی هستند که به آن تعلق بگیرند.

این دلیل در مورد حرکتهای عرضی تام است، اما در مورد حرکت جوهری، لزوم وجود یک موضوع مغایر با خود حرکت را اثبات نسمیکند. زیرا در حرکت جوهری، جوهری، حرکت وجود لنفسه دارد وخودش به خودش وصف می دهد، نه به امری مغایر با خودش. حرکت از این جهت نظیر ه علم است؛ که گاهی و جودش للغیر است و در این صورت نباز مند موضوعی مغایر با خودش است که بدان وصف دهد و گاهی و جودش لنفسه است ـ مانند علم حضوری هر انسانی به خودش ـ که در این صورت خودش به خودش واحد خواهد بود.

در حرکت جوهری لیز حرکت و موضوع حرکت یک چیز است. یعنی حرکت همان متحرک است؛ چنانکه مؤلف گرامی در بدایة الحکمة می گوید:

«نیاز حرکت به یک موضوع ثابت و برقرار در طول حرکت ... اگر بـدینجهت

الديدانة اللحكمة مرحلة دهما قعمل دوازدهم

است که حرکت یک معنای وصف دهناده بوده و از این رو نیاز مند چبزی است که وجودش لنفسه باشد. تا بدان تعلق گیرد و به آن وصف دهد. همان گونه که اعراض و صورت های جوهری منظیع در ماده نیاز منذ چنین موضوعی می باشند، باید بگوییم: موضوع حرکت های عرضی یک امر جوهری مغایر با آن اعراض است، اما موضوع حرکت جوهری خود حرکت است. زیرا مقصود ما از موضوع حرکت همان ذاتی است که حرکت و زیرا مقصود ما از موضوع حرکت همان ذاتی است که حرکت و زیرا مقصود ما از می باشد. و از آن جا که حرکت جوهری یک ذات جوهری گذرا و سیال است، قائم به خود و منوجود برای خود می باشد.

۳ حرکت امری حادث است و براساس این قاعدهٔ کلی که: ۱۶ کل حادث زمانی مسبوقی بقوة و سادهٔ تحملها ۱۵ حرکت نیاز مند قوهٔ پیشین و نیز ماده ای است که حامل آن قوه باشد. پس هر حرکتی نیاز مند بک موضوعی است که حامل استعداد و قوهٔ آن باشد. این دلیل، حرکت های عرضی و حرکت های جو هری. هر دو، را دربر می گیرد. در مسئلهٔ نیاز حرکت به موضوع، تکیهٔ بیشتر صدرالمتألهین ۴ بر این دلیل است و از هیمن روست که مؤلف کرامی می فر مایاد:

از آنچه بیان شد. روشن میگردد که موضوع این حرکتها [اعم از حرکتهای جوهری و عرضی | همان مماده الست. این اجمال مطلب جنین است:

## موضوع حرکت در حرکتهای طولی و عرضی

از بحثهای پیشین دانسته شد که درمورد هر حرکتی ماده و صورت و قوه و فعلی در کار است. و در بحثهای مربوط به ماهیت نیز دانستیم که جنس و فصل همان ماده

ا ، بدایة الحکمة مرحانه دهم، انصل دواز دهم. ۲. ر. کما موقف و زمان، ج ا، دس ۴۵۷.

و صورت است که لابشرط اعتبار می شود. هم چنین دانستیم که ماهبتهای نبوعی، گاهی در یک سلسله از بالا به پایین بر یک دیگر متر تب می شوند، سلسله ای که از نوع عالی آغاز شده و به نوع متوسط رسیده و سرانجام به نوع اخیر پایان می یابد. و گاهی تحت یک جنس قریب انواع متعددی در عرض یک دیگر و نه در طول هم، مندرج می گردند.

لازمهٔ مطالب بالا آن است که در قسم نخست از انواع جوهری [؛ یعنی آنجاکه انواع جوهری در طول یک دیگر بوده و هر یک مندرج تحت دیگری میباشد]، مادهٔ اولایی باشد که توسط یک صورت نخستین، [که هسمان صورت جسمی است]، تحصل بافته باشد و آنگاه مجموع آن ماده و صورت، مادهٔ ثانی برای یک صورت دوم، ماده برای ار مانند صورت نباتی [قرار گیرند و سپس مجموع مادهٔ ثانی و صورت دوم، ماده برای صورت بعدی، [مانند صورت حیوانی،] واقع شوند، که این ماده را نبیز مادهٔ شانی مینامند [، زیرا مقصود از «ثانی» در اینجا «مالیس باول» است که شامل همهٔ مراتب بعدی میگردد.]

و اما در قسم دوم، [یعنی آن جاکه انواع جوهری در عرض یک دیگر بوده و همه تحت یک جنس قریب مندرج میباشند، مانند انواع گرناگون عناصر ]، یک ماده و جود دارد که صورت های گوناگون، یکی پس از دیگری بر آن در می آیند؛ به گونهای که هرگاه یکی از آن صورت ها در آن حلول کند، آن ماده از پذیرش صورت دیگر ابا خواهد داشت.

و آنگه که پیدایش این انواع گوناگون جوهری به حرکت بازگردد [و در اثر حرکت جوهری تحقق یابد - چنانکه از بحثهای گذشته به اتبات رسید - ] در قسم دوم [که الواع جوهری در عرض یک دبگرند و حرکت، عرضی میباشد، ] همان ماده ای که در آغاز حرکت. موضوع حرکت بوده است، تا پایان حرکت موضوع آن خواهد بود و همهٔ صورتهای جوهری بر آن درخواهد آمد؛ خواه آن ماده مادهٔ اولی

باشد و خواه مادهٔ ثانیه. در مورد حرکتهای غَرَضی نیز همین حکم صادق است [؛ یعنی موضوع عرض اول همان موضوع عرض دوم است و به همین ترتیب].

اما در قسم نخست، یعنی در آنجا که حرکت طولی است [، ماده نیز در حال تغییر است و مادة هر صورت نوعی مغایر با مادهٔ صبورت نوعی پس از خود می باشد. توضیح این که:] موضوع صورت نخست، همان مادهٔ اولی است و آنگاه مجموع آن ماده و صورت، موضوع واقع می شوند برای صورت دوم، اما نه به نحو «خَلْع و لُبُس» ماده و صورت مرکت های عزضی ملاحظه شد بلکه به نحو «لُبس پس از لُبس». [یعنی چنین نیست که ماده با پذیرش صورت جدید، صورت قبلی را از دست بدهد؛ مانند انسانی که لباسی را به در می آورد (خلع) و آنگاه لباس جدید را می پوشد (لبس)، بلکه صورتی را بر روی لباس دیگر به نن می کند.]

لازمهٔ این مطلب آن است که حرکت در این قسم، اشتدادی باشد، نه متشابه، در این نوع حرکات، مادهٔ صورت نخست به تنهایی موضوع صورت دوم نخواهد بود، بلکه موضوع صورت دوم از مجموع مادهٔ اولی و صورت نخست تشکیل میشود و مادهٔ اولی از امور مقارن با موضوع آن صورت محسوب میگردد.

در این مرتبه از حرکت، [یعنی وقتی صورت دوم بر روی صورت اول درمی آید،] فعلیت نوع را همان صورت دوم تشکیل می دهد و همهٔ آثار مترتب بر شبی از آن صورت سرچشمه می گبرد و به همان صورت تعلق دارد، زیرا هر حکمی از آنِ جنبهٔ فعلیتِ شیء است و هر شیئی تنها یک فعلیت دارد [، زیرا تعدد فعلیتها موجب می گردد یک شیء، در عین حال که یک شیء است، چند شیء باشد، آو این فعلیت إدر محل بحث ] همان فعلیت صورت دوم است. [از این جا دانسته می شود که: در

١. ر. ك: همين نوشتار، فصل چهار دهيم از موحلة هشتم.

حرکت های طولی هر صورات نوعی با آمدن صورت نوعی پس از خود: اگرچه خلع نمی شود، اما از مقام خویش معزول می گردد؛ یعنی صورات بودن آن از بین می رود و مادهٔ صورات جدید می گردد. [

و همین است معنای این سخن فیلسوفان که: «فصل اخیر یک شیء دربردارندهٔ همهٔ کمالهای فصل اخیر شیء از ماده همهٔ کمالهای فصل های ببشین و منشأ انتزاع آنها است. و اگر فصل اخیر شیء از ماده جدا گردد و به طور مجرد به هستی خود ادامه دهد، این باخث نمی شود که حقیقت نوع ازبین برود.» ا

آنچه ما دربارهٔ صورت دوم گفتیم، دربارهٔ صورت سوم و چهارم و همهٔ صورتهای پس از آن نیز جاری است.

# [٢] نتايج بحث

## نتیجهٔ نخست: حرکت بسیط و حرکت مرکب

در قسم دوم [= حرکتهای عرضی] حرکت بسیط است، اما در قسم نخست [= حرکتهای طونی] حرکت مرکب میباشد، زیرا موضوع در هریک از حدود حرکت تغییر میکند. [در یک مرحله مادهٔ اولی موضوع حرکت است و در مرحلهٔ دیگر مادهٔ اولی به علاوهٔ صورت نخست موضوع حرکت میباشد و به همین ترتیب: در هر مرحله از حرکت، موضوع متحول میگردد.] اما باید دانست که تغییر موضوع حرکت بدین صورت نیست که موضوع پیشین از بین برود و موضوع جدیدی پدید آید، بلکه به صورت کامل گشتن موضوع میباشد. [یعنی در هر مرحله از حرکت کمالی بر موضوع پیشین افزوده میشود.] جراکه در هر یک از حدود حرکت، فعلیت آن حد و فوهٔ حدّ پس از آن، مجموعاً قوه میشوند برای فعلیت حدّ بعد.

١. در فصل ششم از مرحلهٔ پنجم بدين مطلب اشاره شد. (ر.ک: معين توشنار، ج ١٠ دس ٢٨٢).

## [٣] نتيجة دوم: حركت نزولي هركز روى نمي دهد

«حرکت نزولی» امری نامعقول است. مقصود از حرکت نزولی آن است که موضوع از شدّت به ضعف و از کمال به نقص درآید؛ مانند آنکه انسان از انسانیت به حیوانیت و از حیوانیت به نباتیت حرکت کند. نامعقول بودن حرکت نیزولی از آنروست که مسئلزم آن است که یک فعلیت، قوه واقع شود برای قوه خودش و این محال است.

[توضیح این که: چنان که پیش از این دانستیم هر فعلیتی یک نحوه وجود بی اثری پیش از خود دارد که با فعلیت پیشبن متحد سی باشد؛ این وجود بی اثر همان قوه فعلیت لاحق را تشکیل می دهد. حال می گوییم: اگر انسان به واسطهٔ حرکت نزولی خود حیوان گردد. انسان قوهٔ حبوان خواهد بود؛ از طرفی حیوان خودش قوهٔ انسان می باشد، چرا که مادهٔ انسان همان حیوان است. در نتیجه انسان قوهٔ قوهٔ خودش خواهد بود و این محال است، زیرا قوهٔ هر فعلیتی ضعیفتر از خود آن فعلیت می باشد؛ در نتیجه قوهٔ قوهٔ شیء دو مرتبه از خود آن شیء ضعیفتر خواهد بود. بنابراین، اگر یک شیء خودش قوهٔ قوهٔ خودش باشد، باید آن شیء دو مرتبه از خودش ضعیفتر باشد و این محال است، زیرا مستلزم آن است که آن شیء در آن شیء در آن

بنابراین، حرکتهایی که حرکت تنفیقفی [= حرکت از شدت به ضبعف و از کمال به نقص این میراین، حرکتهایی که حرکت تنفیقفی (= حرکت بالعرض میراشند و تابع یک حرکت اشتدادی دیگراند که با آن حرکت نزولی مفروض در تزاحم بوده و مجالی برای آن باقی نمیگذارد (مثلاً فاسدشدن و کرم خوردگی سیب به واسطهٔ آن است که کرم در حرکت اشتدادی خود از آن تغذیه میکند و رشد می باید. در واقع حرکت همان حرکت اشتدادی کرم است و فاسدشدن سیب حرکت بالعرض و مجازی

محسوب ميگردد.]

## [۴] نتیجهٔ سوم: هر حرکتی دارای بدایت و نهایت است

حرکت: به هر صورتی که باشد. [خواه جوهری و یا عرضی و خواه در عرضی لازم و یا مفارق و خواه حرکت طبیعی و یا نفسانی باشد،]محدود است و دارای آغاز و انجام میباشد. زیرا هریک از حدود و بخشهای حرکت محدود و متناهی میباشد؛ از یک طرف به قوهای که [نسبت به آن بخش از حرکت] فعلیت تدارد، میرسد؛ از طرف دیگر به فعلیتی که (نسبت به آن بخش از حرکت اقوه ندارد، ختم میگردد. حکم مجموع نیز همان حکم اجزا و بخشهای آن مجموع است.

این مطلب [که هر حرکتی دارای آغاز و انجام سیباشد. ایا آنچه در گذشته گفته بودیم، که حرکت اول و آخر ندارد، ناسازگار نیست، زیرا مقصود سا از اول و آخر، که در آنجا نفی کردیم، آن بود که حرکت از یک جزء بالفعل که قابل انتشام نباشد، آغاز نمی شود؛ همچنین به یک جزء بالفعل که قابل انتشام نباشد، منتهی نمی گردد، زیرا جزء بدین معنا هرگز از قوه به فعل در نسمی آید ۱، به دلیل آنکه فعلیت یافتن چنین جزیی منوط به آن است که تقسیم حرکت، به جزء لایستجزی منتهی گردد و این محال است. او نیز ماهیت نوعی منتزع از این حد هرگز از قوه به فعل در نخواهد آمد.

إبهطور كلي ابتدا و انتها در دو معنا به كار مي رود:

۱ ـ آنچه شی ماز دوطرف بین آن محدود است. مانند نقطه برای خط و خط برای سطح و سکون برای حرکت و «آن» برای زمان. هر کمیت و ینا امار کسمیت داری که محدود و متناهی باشد دارای چنین ابتدا و انتهایی است. ابتدا و انتها بدین معنا، از جهت ذات و ماهیت، باشیء محدود مباین است.

۲ـاولين و آخرين جزء از شيء كه وجود شيء از أن آغاز و يابه أن ختم مي گردد.

هیچ امر ممتد و کشش داری ابتدا و انتها بدین معنا نمی تواند داشته باشد؛ مثلاً در مورد خط، هر جزئی را به عنوان جزء نخستین در نظر بگیریم، خودش م متد بوده و در نتیجه می توان جزء نخستین برایش در نظر گرفت. پس جزء مفروض، جزء نخستین خط نخواهد بود. این سخن در مورد جزء نخستین آن جزء نیز می آید و تا ابد ادامه می باید، مگر آنکه به جزئی برسیم که هرگز قابل انقسام نباشد و این محال است.]

# في فاعل الحركة و هو المحرّك

لِيُعلمُ أَنَّ الحركة كيفها قُرضتُ فالمحرّك فيها غيرُ المتحرّك, فأن كانت الحركة جوهريّةً و الحركة في ذات الشيء و هو المتحرّك بالحقيقة كما تقدّم كان قَرضُ كون المتحرّك هو المحرّك هو المحرّك فوض كون الشي فاعلاً موجداً لنفسه، و استحالته ضروريّة. فألفاعل الموجد للحركة هو الفاعل الموجد للمتحرّك، و هو جوهر مفارق للمادّة يوجد الصورة الجوهريّة و يقيم بها المادّة، و الصورة شريكة الفاعل على ما تقدّم.

[٣] وإن كانت الحركة عرضية وكان العرض لازماً للوجود، فالفاعل الموجد للحركة فاعل الموضوع المتحرّك بعين جعل السوضوع، من غير تخلّل جعل آخر بين السوضوع و بين الحركة. إذ لو الخلّل الجعل وكان المتحرّك و هو ماديّ فاعلاً في نفسه للحركة، كان فاعلاً من غير توسط المادّة، وقد تقدّم في مباحث العلّة المعلول أنّ العلل الماديّة لاتفعل إلّا بتوسّط المادّة و تخلّل الوضع بينها وبين معلولاتها، فهي إنّما تفعل في الخارج من نفسها، ففاعل لازم الوجود فاعل ملزومه، وهو جوهر مفارق للسادّة جعّل الصورة ولازم وجودها جعلاً واحداً، وأقام بها المادّة.

171 وإن كانت الحركة عرضية و الغرض مفارق كان الفاعل القريب للحركة هـ والطبيعة, بناءً على انتساب الأفعال الحادثة عند كل نوع جوهري إلى طبيعة ذلك النوع. و تفصيل القول أن الموضوع إما أن يفعل أفعاله على و تيرة واحدة أولا على و تيرة

واحدة، و الأوّل هو الطبيعة المعرَّفة بأنّها مبدء حركة ما هي فيد و سكونه، و الثاني هو النفس المسخِّرة لعدّة طبائع و قوى تستعملها في تحصيل ما تريده من الفعل. و كـلّ منهما إمّا أن يكون فعلها ملائماً لنفسها بحيث لو خلّيت و نفسها أفعلتُه و هو الحركة الطبيعيّة، أو لا يكون كذلك كما يقتضيه قيام مانع مزاحم، و هو الحركة الفسريّة.

[۴] وعلى جميع هذه التقادير فاعل الحركة هي الطبيعة. أمّا في الحركة الطبيعيّة فلأنّ الطبيعة إنّسا تنشئ الحركة عند زوال صورة ملائمة أو عروض هيئة منافرة تفقد بذلك كمالاً تقتضيه، فتطلب الكمال فتسلك إليه بالحركة فقاعلها الصورة، و قابلها المادّة، و أمّا في الحركة القسريّة فلأنّ القاسر ربّما يزول و الحركة القسريّة على حالها، وقد بطلت فاعليّة الطبيعة بالفعل، فليس الفاعل إلّا الطبيعة المقسورة.

و أمّا في الحركة النفسانيّة فلأنّ كون النفس مستخِرّة للتطبائع و الفتوى السختلفة لتستكمل بأفعالها، نعم الدليلُ على أنّ القاعل القريب في الحركات النفسانيّة هي الطبائع و القوى المغرورة في الأعضاء.

#### [1] فصل دهم

#### محرك يا فاعل حركت

باید دانست که در حرکت، به هر نحو که فرض شود، فیاعل حبرکت و بــهوجود آورندهٔ حرکت با متحرک [،که قابل حرکت و پذیرندهٔ آن است،]مغایر میباشد.

## محرک در حرکت جوهری

اگر حرکت جوهری باشد، یعنی حرکت در ذات و جوهر شی، دو هداد چنان که گذشت متحرک در حقیقت همان ذات و جوهر شی، خواهد بود [و بنابراین حرکت و متحرک در حرکتهای جوهری یک چیز است.] و از این رو، اگر در حرکت جوهری متحرک، همان محرک باشد، لازمهاش آن است که متحرک خودش خودش را به وجود آورد، باشد. [زیرا متحرک در حرکت جوهری همان حرکت است؛ پس اگر محرک بیعنی به و جود آورند؛ حرکت، همان متحرک باشد، بازگشتش به آن است که حرکت خودش را به وجود آورده است.] و چنین چیزی به بنداهت عقل ممتنع می باشد.

بنابراین، در حرکت جوهری فاعل و به وجود آورندهٔ حرکت، همان علت به وجود اورندهٔ متحرک است و آن است که جوهر جدا از ماده [عقل فعال باغیر آن] است که صورت جوهری را ایجاد کرده و ماده را بهواسطهٔ آن به پامی دارد ـ چنانکه گذشت

د صورت شريک علت فاعلي ماده ميباشد.

## [۲] محرک در حرکتهای عرضی در عرض لازم

و اگر حركت عرضي باشد و عرض نيز از اعراض لازم وجود باشد [؛ مانبد اصل: مقدار وضع، مكان و زمان، إدر اين صورت فاعل به وجود آور نده حركت همان علتِ به وجود أورندهٔ مرضوع حركت [ - متحرك]خواهد بود؛ بدين نبحو كه عبلتٍ بهه وجود اورندهٔ موضوع با همان جعل و ايجاد موضوع، حركت عرضي را نيز جعل و ایجاد میکند، بدون آنکه میان موضوع و حرکت جعل دیگری واسطه شود زیرا اگر جعل دیگری میان آن دو واسطه شود، [بدین صورت که علت متحرک، متحرک را به و جو د آور د او متحرک: که یک امر مادی است، خو دش حرکت را در خودش ایجاد كند. تأثير و فعل منحرك بدون وساطت ماده خواهد بود إ؛ بعني بدون أنكه ميان فاعل و منفعل وضع خاص و نسبت قرب و بعد خاصي برقرار شود، فاعل در منفعل اثر كرده است: به دليل أركه فاعل و منفعل در اينجا يكجيز است و ميان شيء و. خودش وضع و نسبت قرب و بعد برقرار نمی باشد.] و ابن پذیرفننی نیست، زیبرا ـ چستانکه پېش از اين در بحثهاي عملت و معلول گفتيم اعملتهاي مادي. [ =علتهای جسمانی که منظیم در مادهاند]فقط به واسطهٔ ماده و در صورت برقراری وضع خاصي ميان خود و معلولشان است كه مي توانشد اتبري گذار: ٨ و از ايمزرو علتهای مادی تنها در بیرون از خود تأثیر مورکنند.

بنابراین، فاعل و به وجود آورندهٔ عرض لازم وجود، همان علت به وجود آورندهٔ ملزوم آن [، که موضوع حرکت است،] می،اشد و آن جوهری مجرد و غیرمادی است که صورت و لازم وجود صورت را با یک جعل ایجاد میکند و به واسطهٔ آن صورت، ماده را به یا می دارد.

٨. ر ک. فصل يانزده م از مرحنهٔ هشتم

## [۳] محزک در حرکتهای عرضی در عرض مفارق

اگر حرکت عرضی باشد و عرض نیز مفارق و جدائیدنی باشد، فاعل نیزدیک و بدون واسطهٔ حرکت همان «طبیعت» ل صورت نوعی اخواهد بود، به خاطر آنکه امنشاً صدور افعال مربوط به هر نوع جوهری همان طبیعت آن نوع است و الیمن افعال منتسب به طبیعت آن نوع می باشند.

تفصيل مطلب آن است كه موضوع بر دو قسم است:

۱ موضوعی که افعال خود را بر شیوهٔ خاص و نهج واحدی انتجام میدهد [۱ مانند: آتش که همیشه گرم میکند و روشنایی میبخشد].

۲ ـ موضوعی که افعال خود را بر شیوهٔ خاص و روش واحد انجام نمیدهد، بلکه در افعال آن تنوع و اختلاف وجود دارد [؛ مانند: انسان که گاهی می ایستد و گیاهی می نشیند؛ گاهی می گرید و گاهی می خندد و ....]

قسم اول، همان اطبیعت است، که در تعریف آن آوردهاند: اطبیعت همان سبداً حرکت و سکون چیزی است که طبیعت در آن منطبع است». او قسم دوم همان انفس، است که شماری از طبایع و قوا ارا تحت تسخیر و سلطهٔ خود دارد و آنها را در راه به دست آوردن اغراض و اهداف خود به کار می گیرد.

هریک از این دو قسم نیز بر دو دسته است:

١. در معاار حالت. ص ٢٦٦ أماده است:

اطلبعت گاهی به معنای دخفیقت شی ه به کار می رود و کنامی به معنای همیدا هرگرنه تغییر و تبات ذاتی پرای حسم استه مال مرکز ده طبیعت به معنای درم همان صورانی است که نوعیت نوع را قوام می بخشد. چنس جیزی از آن جهت که میدا آثاری شیء است، معیدعت خواسه می شود و از آن جهت که رحود ماده را قوام می بخشد ر حقیمت نوع را موقق می سود، «مدررت» نامیده می شود.

قوای نامت نسخیر نفس نبانی سباواند از افره تغذیه کننده، فرهٔ رشدگننده قوا ترابا کننده و قوای نحت تسخیر
 انفس حیوانی عبد نبد از، فوهٔ ادر گاکننده و قوا محریک کننده و قوای نحت نسخیر نفاج انسانی عبار نبد از، عقل
 نظری و عقل عملی.

۱ مفاعلی که فعلش ملایم و سازگار با آن است؛ به گونهای که اگر خودش باشد و خودش، آن را انجام خواهد داد. چنین حرکتی «حرکت طبیعی» خوانده می شود. [ اطبیعی» در این جامعنای عامی دارد و در برابر «ما بالقسر» به کار رفته است و حرکت نفسانی را نیز شامل می شود. [

۲ ـ فاعلی که فعلش ملایم و سازگار با طبعش نیست؛ مانند فعلی که در اثر وجود
 یک مانع مزاحم از فاعل صدور می باید. چنین حرکتی «حرکت قسری» نامیده می شود.
 [۴] در نمام اقسام یادشده فاعل حرکت همان طبیعت است.

اما در حرکت طبیعی، به خاطر آن که طبیعت تنها هنگامی حرکت را ابجاد می کند که یک صورت ملایم و سازگار از او زایل گشته باشد و یا هیئت منافر و ناسازگاری بر آن عارض شده باشد. که به و اسطهٔ آن کسالی را، که طبیعت خواهان آن است، از دست بدهد. در این صورت طبیعت در صدد کسب آن کمال برآمده و به واسطهٔ حرکت به سوی آن روانه می گردد. بنابراین، در حرکت طبیعی، فیاعل حرکت هیمان صورت نوعی و طبیعت شیء است و قابل حرکت [کیه هیمان موضوع حرکت و متحرک است.] ماده می باشد. [پس محرک یک چیز است و متحرک چیز دیگری است.]

و اما در حرکت قسری، فاعل حرکت همان طبیعت [مقسور] است. [نه عنامل قاسر،] به خاطر آزاکه چه بسا عامل قاسر از بین می رود، اما حرکت قسری هم چنان ادامه می باید: با آزاکه فاعلیت بالفعل طبیعت قاسر باطل گشته است. بنابراین، فناعل حرکت را باید همان طبیعت مقسور دانست.

و اما در حرکت نفسانی [. خواه حرکتش بالطبع باشد و خواه بالقسر، فاعل نزدیک و مباشر حرکت همان طبایع و قوای تحت تسخیر نفس می باشد. نه خود نفس ]. و این حقیقت که «نفس تسخیر کننده طبایع و قوای گونا گون است، تا با افعال آنها کمال خود را کسب کنده دلیل خوبی است بر این که فاعل نزدیک در حرکات نفسانی همان طبایع و قوای نهفته در اعضای بدن است.

## [1] الفصل الحادي عشر

# في الزمان

إنّا نجد فيما عندنا حوادثَ متحقّقةً بعدَ حوادثَ أخرىٰ هي قبلَها، لِما أنّ للّتي يـعدُ. نحوَ توقّف على التى قبلُ. توقّفاً لا يجامع معه القبلُ و البعدَ على خلاف سائر أنـحاء التقدّم و التأخّر، كنقدّم العلّة أو جزئها على المعلول. و هذه مقدّمة ضروريّة لا نرتاب فيها.

ثمّ إنّ ما فرضناه قبلُ. ينقسم بعينه إلى قبل و يعد بهذا السعني. أي بحيث لايجتمعان. و كذا كلّ ما حصل من التقسيم و له صفة قبل ينقسم إلى قبل و بعد، من غير وقسوف للقسمة.

قهاهنا كم متصل غير قار، إذ لو لم يكن كمّ، لم يكن انقسام، و لو لميكن اتّسال لم يتحقّق البعد فيما هو قبل و بالعكس، بل انفصلا. و بالجملة لم يكن بين الجزئين من هذا الكم حدّ مشترك، و لو لم يكن غير قار لاجتمع ما هو قبل و ما هو بعد بالفعل.

[7] وإذ كان الكم عرضاً فله موضوع هو معروضه. لكنّا كلّما رفيعنا الحركة مين المورد ارتفع هذا المقدار و إذا وضعناها ثبت، و هذا هو الذي نسميه زماناً. فبالزمان موجود، و ماهيّته أنّه مقدار متصل غير قار عارض للحركة.

[٣] وقد تبيّن بمامرٌ أمور:

الاوّل: أنّه لناكان كلّما وضعنا حركة أو بدّلنا حركة من حركة ثبت هذا الكم المسمّى

بالزمان. ثبت أنَّ لكلَّ حركة \_أي حركة كانت \_ زماناً خاصاً بها، متشخّصاً بـتشخّصها، مقدراً لها، و إن كنَّا نأخذ زمان بعض الحركات مقياساً نقدِّر به حركاتٍ أخرى، كما نأخذ زمان الحركات الأخرى التي تتضمّنها الحوادث الكونيّة الكرّية و الجزئيّة، بتطبيقها على ما نأخذ لهذا الزمان من الإجزاء، كالقرون و السنين و الشهور و الأسابيع و الأيّام و الساعات و الدقائق و الثواني و غير ذلك.

[4] الثاني، أن نسبة الزمان إلى الحركة نسبة الجسم التعليمي إلى الجسم الطبيعي،
 و هي نسبة المعين إلى المبهم.

الثالث: أنّه كما تنقسم الحركة إلى اقسام لها حدودٌ مشتركة، وبينها فواصلُ غير موجودة إلّا بالقرّة، وهي الآنيّات، كذلك الزمان ينقسم إلى أقسام لها حدودٌ مشستركة، وبينها فواصلُ غير موجودة إلّا بالقرّة، وهي الآنات. فالآن طَرَف الزمان، كالنقطة الشي هي طَرَف الخطّ، وهو أمر عدمي حظّه من الوجود انتسايه إلى ما هو طَرف له.

و من هن يظهر أنَّ تتالى الآنات ممتنع، فإنَّ الآن ليس إلَّا فاصلة عدميّة بين قطعتين من الزمان, و ما هذا حاله لا يتحقَّق منه اثنان إلَّا و بينهما قطعة من الزمان.

19] الرابع: أنّ الأشياء في انطباقها على الزمان مختلفة، فالحركة القبطعيّة منطبقة على الزمان بلا واسطة، و اتصاف أجزاء هذه الحركة بالتقدّم و التأخّر و نحو هما بنبع الخصف أجزاء الزمان بلا واسطة، و كلّ آنيّ الوجود من الحبوادث كالوصول و التبرك و الاتصال و الانفصال منطبق على الآن، و الحركة التوسطية منطبقة عليه بواسطة القطعيّة. و تبيئن أيضاً أنّ تصوير التوسطيّ من الزمان، و هو المسمّى بالان السيّال الذي يرسم الامتداد الزمانيّ تصوير و هميّ مجازيّ، كيف و الزمان كمّ منقسم بالذات. و تباسه إلى الوحدة السارية التي ترسم الخط في غير الوحدة ليست بالعدد، و إنّما ترسمه بتكرّرها لا بـذاتـها. و النقطة نهاية محلية، و تألّق الخطّ منها و هميّ.

[٧] الخامس: أنَّ الزمان ليس له طُرِّف موجود بالفعل، بمعنى جزء هو بــدايــته أو

نهايته لاينقسم في امتداد الزمان. و إلّا تألّف المقدار من أجزاء لا قدر لها. و هو الجزء الذي لايتجزّى، و هو محال. و إنّما ينقد الزمان بنفاد الحركة المعروضة من الجانبين.

 [A] السادس: أنّ الزمان لا يتقدّم عليه شيء إلّا بتقدّم غير زماني كتقدّم، علّة الوجود و علّة الحركة و موضوعها عليه.

 [٩] السابع: أنّ القبليّة و البعديّة الزمانيّتين لا تتحقّقان بسين شسيء و شسيء إلا و بينهما زمانٌ مشترك ينطبقان عليه.

و يظهر بذلك أنّه إذا تحقّق قبلٌ زمانيّ بالنسبة إلى حركة أو متحرّك استدعى ذلك تحقُّق رمانٍ مشتركة. و لازمه تـحقُّق مادّةٍ مشتركة بينهما.

## [۱۰] تنبیه

اعتبار الزمان مع الحركات، و الزمان مقدار متغير. يفيد تقدُّرُها و ما يترتُب عليه من التقدَّم و التأخِّر. و قد تُعتبر الموجودات الفابتة مع المتغيّرات فيفيد معيّة الشابت مع المتغيّر، و يستى الدهر. و قد يعتبر الموجود الثابت مع مع ما دونه من الشوابت، و يسمَّى السرمَد. و ليس في الدهر و السرمد تقدَّم و لا تأخَّر، لعدم الشغيّر و الانقسام فيهما.

[11] قال في الأسفاد: «و أمّا السوجودات التي ليست بحركة و لا في حركة فهي لا تكون في الزمان، بل اعتبر تَباته مع الستغيّرات، فتلك السعيّة تسمّى بالدهر، و كذا معبّة المتغيّرات مع الستغيّرات لا من حيث تغيّرها، بل من حيث ثباتها، إذ ما من شيء إلّا و له نحوُ من الثبات. و إن كان ثباته ثبات التغيّر، فتلك المعيّة أيضاً دهريّة، و إن اعتبرت الأمور الثابتة، فتلك المعيّة هي السرمد. و ليس بإزاء هذه المعيّة ولا التي قبلها تقدّم و تأخّر، و لا استحالة في ذلك، فإنّ شيئاً منهما ليس مضايفاً للمعيّة حتى تستلزمها» انتهى (ج ٣، ص ١٨٧)

#### زمان

### اثبات زمان به عنوان كممتصل غيرقار

ما در محیط بیرامون خو د پدیدههایی را می باییم که در پی پدیدههای دیگری، که پیش از آنها رخ دادهاند تحقق می پایند. چراکه بیدایش پدیدهٔ پسین به نحوی متوقف بر تحقق بدیدهٔ پیشین می باشد؛ به گونهای که اجتماع پدیدهٔ پیشین [-متوقفٌ علیه]با يديدهُ يسين [ = متوقف] ناممكن است [، بلكه تحقق يكي همراه بازوال ديگري است و وجود یکی مقارز با عدم دیگری میباشد: ]برخلاف دیگر انواع تقدم و تأخر [،که متقدم و متأخر همراه با هم و مقارن با یک دیگر موجود می باشند: امائند تقدّم علت تامُ با علت ناقص بر معلول اید مقدمه امری بدیهی بوده و هیچ شکی در آن راه ندار د. از سوی دیگر، همان رویداد بیشین نیز [دارای پیش و پس می باشد؛ در نتیجه] به دو جزء منفسم می گردد، که یکی پیش از دیگری قرار دارد و دیگری پس از آن؛ به گونهای که اجتماع آنها باهم ممکن نیست. به همین ترتیب، هر جزئی که از تقسیم یاد شده به دست آید و متصف به قبلیت شود، خودش به دو فسم دیگر، که یکی پیش از دیگری و دیگری پس از آن است، منقسم میگردد. [همچنین هر جزئی که از آن تقسيم بهدست أيدو متصف به بعديت شود خودش به دو قسم ديگر، كه يكي پيش از دیگری و دیگری پس از آن است، منقسم میگردد:]بدون آنکه در این تنقسیم به جزئي برسيم كه تقسيم در أن متوقف گردد.

و این نشان میدهد که در جهان پیرامون ما کمّ پیوسته و گذرایی وجلود دارد. در غیر این صورت انقسام نیز وجود نخواهد داشت، [به دلیل آنکه قبابلیت النقسام ویژگی ذاتی کمیت است و دیگر اشیا به عرض کمیت، قابل انقسام می باشند].

و اگر آن کمیت متصل و پیوسته نباشد، در جزء پیشین دو جزء دیگر، که یکی قبل و دیگری بعد باشد. قابل تصویر نخواهد بود [؛ همچنین در جزء پسین دو جزء دیگری که یکی قبل دیگری که یکی قبل دیگری بعد باشد، فرض صحیحی نخواهد داشت، ابلکه آن دو کاملاً از یک دیگر جدا و گسسته خواهند بود و در نتیجه جزء پیشین فقط جزء پیشین فقط جزء پیشین فقط جزء پیشین تقسیم نمود؛ همانگونه که در عدد، که کم منفصل است، ملاحظه می شود؛ مثلاً عدد دو به واحدی که فقط بعد است منقسم می شود؛ مثلاً عدد دو به واحدی که فقط قبل است و واحد دیگری که فقط بعد است منقسم می شود، اما هر یک از آن واحدها را دیگر نمی توان به دو جزء دیگر تقسیم نمود. به طور کلی در کم منفصل سرانجام به اجزائی خواهیم رسید که دیگر آنها قابل انقسام به اجبزای کوچک تر نمی باشند؛ برخلاف کم منصل که هرچه به تقسیم ادامه دهیم، اجزای به دست آمده باز هم قابل انقسام به اجزای کوچک تر می باشند و می توان در آنها نیز جزء دست آمده باز هم قابل انقسام به اجزای کوچک تر می باشند و می توان در آنها نیز جزء بیشین و جزء پسین در نظر گرفت، اخلاصه آن که اگر کمیت موردنظر متصل و پیوسته پیشین و جزء پسین در نظر گرفت، اخلاصه آن که اگر کمیت موردنظر متصل و پیوسته نباشد میان دو جزء [مفروض] از آن کمیت، حد مشتری و جود نخواها داشت.

و اگر آن کمیت گذرا و بی قرار نباشد اجتماع جزء پیشین و جـزء پسـین بـالفعل نحقق خواهد داشت [، در حالی که چنین اجتماعی میان حوادث متقدم و متأخر در جهان پیرامون ماناممکن است.]

[٣] رابطة زمان بـا حـركت: چـون كـميت عـرض است [و عـرض مـوضوعى
مىخواهد تا برآن عارض شـود، إكميت بادشـد، موضوعى خـواهـد داشت كـه بـر أن
عارض مىگودد. لـكن ما هرگاه حركت را از ميان برداريم، كميت بادشده نـيز زايــل

میگردد و هرگاه حرکت را به مبان آوریم، آن کمیت نیز ثبوت می یابد. [ایمن نشان می گردد و حرکت موضوع آن را تشکیل می دهد.] این کمیت همان چیزی است که هزمان، خوانده می شود. بنابراین، زمان در خارج تحقق دارد و ماهیتش عبارت است از: «مقدار پیوسته و گذرایی که بر حرکت عارض می گردد.

# [٣] نتايج بحث

### نتيجة نخست: هر حركتي زماني ويژه خود دارد

از آنجاکه ما هرگاه حرکتی را به میان او ربم و یا حرکتی را به جای حرکت دیگری بنشانیم، کمیت یادشده، به نام زمان، تحقق می یابد، ثابت می شود که هر حرکتی، به هر نحو که باشد، زمانی ویژهای دارد که تشخصش به واسطهٔ تشخص حرکت بوده او اندازهٔ حرکت را معیّن می سازد.

[مسکن است گفته شود: زمان نزد ما همان زمانی است که از حرکت زمین به دور خود و به دور خورشید به وجود می آید؛ یعنی زمان حرکت شبانهروزی. پس چگونه می توان برای هر حرکتی زمان خاص آن حرکت درنظر گرفت.]

[در پاسخ میگوییم: هر حرکتی زمان و پژهٔ خود را دارد.] تنها چیزی که هست این که ما زمان برخی از حرکتها را مقیاس و وسیلهٔ سنجش حرکتهای دیگر قرار میدهیم؛ همانگونه که زمان حرکت شبانه روزی را وسیله ای برای سنجش دیگر حرکتهای موجود در رویدادهای جهان، اعم از رویدادهای کیلی و رویدادهای

۱. مفصود آن است که زمان موجود به وچود حرکت است؛ نف تشخصی حدا از نشخص حرکت ندارد، چرا ۶ ه تشخصی از آن و جرد است. نه آناکه حرکت به زمان تشخص به هد: زیرا حرکت یک اعتداد پیوستهٔ مهم است که زمان به آن تشخص می دهد و اندازه آن را معین می سازد، پشانکه در نشجهٔ دوم مؤلف گرامی بدان تصریح می کند. پس زمان است که به حرکت نشخص می دهد.

جزیی ا، قرار می دهیم؛ بدین صورت که برای این زمان طولانی و مستمر اجزایی را ـ مانند قرنها، سالها، ماهها، هفتهها، روزها، ساعتها، دقیقهها، ثبانیهها و غیر آن ـ درنظر می گیریم و زمان دیگر حرکشها را با تطبیق بر آن اجزامی سنجیم.

[بنابراین، وقتی گفته می شود: مثلاً اتومبیل مسافت میان تهران تناقیم را در دو ساعت طی کرد، مقصود آن است که زمان وقوع این حرکت بر جزئی از زمان حرکت شبانه روزی، که معادل با دو ساعت است، منطبق می گردد، نه آنکه یک زمان واحد و مستمری وجود داشته باشد که حوادث دیگر در آن واقع شوند؛ به گونهای که نسبت مبان آن دو، نسبت میان ظرف و مظروف باشد. چراکه زمان پادیده ای است که به طفیل حرکت تحقق می باید و از عوارض تحلیلی آن محسوب می شود و لذا وجودی جدا از آن ندارد تا ظرف آن به شهار آید.]

### [۴] نتيجة دوم: نسبت زمان به حركت نسبت معيّن به مبهم است

نسبت زمان به حرکت همانند نسبت جسم تعلیمی [= حجم] به جد، م طبیعی است، که همان نسبت معیّن به مبهم است. [همانگونه که جسم طبیعی جوهری است که در سه جهت استاد دارد. اما مقدار این امتداد و اندازهٔ آن نامعین است و به دیگر سخن: جسم طبیعی ذاتاً اقتضای حجم خاصی را ندارد و نسبتش به همهٔ حجمها یکسان میباشد و این جسم تعلیمی است که بر آن عارض گشته و مقدار امتداد آن را مشخص می سازد؛ همچنین حرکت یک وجود ممتله و کشش دار است، اما مقدار امتدادش نامعین است و فائلاً اقتضایی نسبت به یک امتداد خاص ندارد و زمان به عنوان یک کمیت غیرقار بر آن عارض گشته و اندازهٔ امتداد آن را مشخص می سازد.]

۱ مقصود از کلی و جزئی در این جا اصطلاح متعلق آن بیست، بلکه احتمالاً مقصود از کلی خوادث عمدهٔ جهان و مقصود از جزئی خوادث کوچک و کماهمت است.

## [4] نتیجهٔ سوم: پی در پی درآمدن «آنات» محال است

همانگونه که حرکت به پاردها و بخشهایی منقسم می گردد که دارای حدود مشترکه بوده و میان آنها فاصله هایی است که و جودشان فقط بالقوه است و این حلود و فاصله ها امور آلی و احفظه ای خوانده می شوند؛ همچنین زمان به پارهها و بخش هایی منقسم می گردد، که دارای حدود مشترک بوده و میان آلها فناصله هایی است که و جودشان فقط بالقوه است و این حدود و فاصله ها «آن» و «احفظه نامیده است که و می دشتر این» «آن» و «احفظه نامیده می شوند بنابراین» «آن» طرف و انتهای زمان است؛ مانند نقطه که طرف و انتهای خط است. پس «آن» امری عدمی است که انها بهرهاش از وجود انتسابش به زمانی است که دراثس انبیات با بدایت آن به شمار می اید. [حاصل آنکه: «ان» امری عدمی است که دراثس انتساب و اضافه شدن به زمان، که امری وجودی است، یک نحوه وجودی برای آن اعتبار می شود و از ثبوت ذهنی بهره مند می گردد.]

از این جا دانسته میشود که بی در پی فرار گرفتن چند فآره (به نحوی که هیچ زمانی میان آن متحلل نباشد (محال و ناممکن است، زیرا «آن» در حقیقت همان فاصلهٔ عدمی و مرز میان دوباره از زمان است و دو فرد از چنین چیزی تنها درصورتی می تواند تحقق یاباد که میانشان پارهای از زمان قرار گرفته باشد.

[تو ضبیح این که: ۱۱ آن ه طرف زمان است؛ همانند انقطه اکه طرف خط است و وجود خارجی مستقل ندارد و گرنه محذور جزء لایتجزی لازم می آبد، لیکن مفهومی است که از طرف زمان و آغاز و انجام وی انتزاع می شود: نظیر انتزاع مفهوم نقطه از آغاز و انجام خط. بنابراین، وجود دو ۱۱ آن ایعنی انتزاع مفهوم ۱۱ آن از دو مصدای مجاور هم، ممتنع می باشد؛ نظیر آذکه انتزاع مفهوم نقطه از دو مصداق مجاور هم ممکن نخواهد بود. زیرا برای زمان بیش از یک طرف، اعم از آغاز یا انجام، نمی باشد. چه این که برای خط بیش از یک طرف، اعم از اول یا آخر، نخواهد بود. یعنی یک زمان دو آغاز یا دو

سرحلة نهم: قوه ۽ فعل ٢٣٦

انجام ندارد. چه این که یک خط نیز دو اول یا دو آخر نخواهد داشت و اگر دو «آن» با دو نقطه تصویر شد، حتماً یک زمان بین دو «آن» و یک خط بین دو نقطه و جود دارد، که از دو طرف زمان، دو «آن» و طرف خط، دو نقطه فرض بشود. پس حتماً بین دو «آن» وجود یک زمان ضروری خواهد بود.] ا

# [8] نتيجة جهارم: نحوة ارتباط اشيا با زمان كونا كون است

نحوهٔ الطباق و از تباط اشیا با زمان گوناگون است. حرکت قطعی (چون خودش امری ممتد و گذرا و غیرقار است، پدون واسطه بر زمان منطبق می شود و اجزای آن به تبع اتصاف اجزای زمان به تقدم و تأخر و پیشی و پسی متصف می گردند.

پدیده های لحظه ای که و جودشان دفعی است: مانند رسیدن، رهاکردن، پیوستن و گسستن، بر ۱۰ آن منطبق می شوند. [مثلاً وقتی متحرک از نقطهٔ الله، به سوی نقطهٔ الب عرکت میکند، فاصله میان این دو نقطه را به تدریج و در طول زمان طی میکند. (حرکت قطعی)، اما جداشدنش از نقطهٔ ۱الف، دفعی است و آناً تحقق می یابد، زیرا اگر تدریجی باشد، قابل انقسام به جزء اول و جزء دوم خواهد بود و این پدلیرفتنی ایست. زیرا جداشدن از آن نقطه اگر در جزه اول صورت پذیر فته باشد، جزء دوم بیرون از پدیدهٔ جداشدن است و اگر بیرون از پدیدهٔ جداشدن است و اگر

١. ر. ك. أية الله حوادي اهلى، مبدأ و معاد، ص ١٨٧. -

۳ مفسود از الفیاق در این جا همان ارتباط است و به همین دایل در ترجیمه نفیه استباطه بر آن عطف تغسیری شده است. به دلیل آونکه انظیاق بر زمان به معنای مخاصف. تنها دو جایی است که شیء استداد گذرا و غیر بار داشته است. شه در این نفط در حرکت قطمی و جود دارد، داردان مور این و نیز حرکت توسطی بی زمان استشق اسی شودند. یلکه اقط با آن سرنیدان می باشده می باشد، داردان مور در این و نیز حرکت توسطی بی زمان است که در التر انتساب شی به زمان و بودنش در آن به وجود می ایا، شود آن شیء در مین زمان واقع باشاه هادند حرکات و یا در طرف و انتهای رسان (آن) قرار گرده باشد، مانند موجودات آنی الوحود، چنون با هیده اشتمان، انتسان و با سماستدن در چیز و نظائی آن و خواه با گرده ی باشد حرکت نوسطی» (نومان باشده شیم).

درجود دوم حاصل شده باشد، جزء اول بیرون از آن خواهد بود، در حالی که بستابر فرض بخشی از آن است. این نشان میدهد که اصل جداشدن در لحظه و «آن» انجام می یذیرد که طرف زمانی و حاشیهٔ زمان است. ا

حرکت توسط به واسطهٔ حرکت قطعی بر زمان منطبق میگردد و بیا آن او تباط می یابد.

از بحثهای گذشته همچنین روشن می شود که تصویر توسطی از زمان، که اآن سیال انامیده می شود و راسم امتداد زمانی است. ا سیال انامیده می شود و راسم امتداد زمانی است. یک تصویر پنداری و مجازی است. ا چرا که زمان کمیتی است که [امتداد دارد و] دانا منقسم می باشد [، در حالی که دآن ا فاقد امتداد است و امکان ندارد از یک پدیدهٔ فاقد استداد کیمیت مستد و ادید آید. بازگشت این سخن به اجز و لایتجری است که بطلان آن بارها یادآوری شد.]

[برخی از فلاسفه گفتهاند: «آن سیّال» مائند «یک» است که با تکرارشدنش عدد را به وجود می آورد و نیز مانند نقطهٔ متحرک است که خط را ترسیم می کند. اسا باید دانست که مقایسهٔ «آن سیال» با وحدت ا = یک که با نکررش عدد را سیساز د و نقطه که با سیلان و حرکتش خط را به وجود می آورد، قیاس به جا و درستی نیست، زیبرا وحدت خودش عدد نیست و فقط با تکررش عدد را می سازد، نه با ذاتش، [عدد در واقع همان «تکرر واحد» و «کثرت واحد» است. و چون واحد وجود مستقلی از عدد دارد، می تواند تکرار شود و چند واحد در کنار یک دیگر قرار گرند و آنگاه عددی بر فاها عارض شود. اما «آن» وجود مستقلی از زمان ندارد، بلکه امری عدمی است که آنها عارض شود. اما «آن» وجود مستقلی از زمان ندارد، بلکه امری عدمی است که نهایت زمان و طرف زمان می باشد و همانگونه که بیان شد توانی آنات و پی در پی در

ا. برخی از فعاسفه معتقدند همداگونه که حرکت توسطی با سیلان خود سرکت قبطهی را پنه وجنود سی توره، همچنین «آن» با سیلان خود امنداد زمانی را ترسیم میکند. و نیز همانگونه که زمان ظرف حرکت تعلمی است و این خوتند پدون واسطه بر آن منطق می گردد، همچنین «آن سیان» ظرف حرکت توسطی است و این حرکت بدون واسطه بر آن منطق می شود.

آمدن آنها ناممکن است. بنابراین، «آن» را هرگز نمی توان پدید آور ندهٔ زمان و راسم زمان دانست.)

و اما نقطه پایان خط و امری عدمی است و تصویر خط به عنوان مجموعهای از نقاط تصویری و همی و پنداری بیش نیست. [بنابرایان، نسمی توان گفت: نقطه بنا حرکت و سیلان خود خط را پدید می آورد. به راستی چگونه می توان چیزی را کنه قائم به خط بوده و وجود مستقلی از آن ندارد، راسم خط و پدیداورندهٔ آن دانست.]

# [٧] نتيجة پنجم: زمان جزء نخستين و جزء أخرين ندارد

زمان ابتدا و انتهایی که بالفعل موجود باشند ندارد؛ بدین معنا که جزء آغازین و جزء فرجمینی که در امتداد زمان قابل انقسام نباشند اندارد، زیرا لازمهاش آن است که از اجزای فاقد مقدار و امتداد، که همان اجزای لابتجزی است، مقدار (کمیت ممتد) پدید آمده باشد و این محال و نشدنی است. تنها چیزی که هست ابن که زمان با پایان یافتن حرکتی که معروض آن است، از دو طرف، پایان می یابد. [یعنی زمان نیز به تبع محدود بودن حرکتی که معروض آن است؛ محدود می باشد؛ از این جهت محصور بین دو «آن» است: «آن آغازین» و «آن پایانی»، که بر شروع حرکت و پایان حرکت منطبق می شوند و آلبته و جودی اعتباری دارند.]

# [٨] نتيجهٔ ششم: چيزي بر زمان تقدم زماني ندارد

| تقدم يك شيء بر نفس زمان، نمي تواند تفدّم زماني باشد، زيرا لازمهاش أن است

۸. نکته این که گفته شد. «در امتداد زمان قابل افسام نباسد» آن است که اگر آن دو جزء در امتد درسان قابل انقسام باشند، هریک دارای آغاز و انجام خواهند بود و آن آغاز و انجام همربه نوبه خود آغاز ر انجامی خواهد د شت ر به همین ترتیب. لذا نه تنها آن دو جزء را بعی نوان آغاز و انجام زمان دانست، بلکه زمان اساساً قافد ابتما و انتها خواها...ود

که پیش از زمان، زمانی باشد تا ظرف وقوع پدیده مقدم بر زمان بوده باشد، و ایس مستلزم اجتماع نقیضین است. بنابراین، اتقدم یک شیء بر زمان لزوماً تقدم غیرزمانی خواهد بود؛ مانند تقدم علت وجود [زمان] بر زمان و تفدّم علت حرکت اکه علت زمان نیر محسوب می شود ایر زمان و تنقدم موضوع حرکت بر زمان. [موضوع حرکت بر زمان دارد.]

# [٩] نتیجهٔ هفتم: حرکت مشترک و مادهٔ مشترک در جهان مادی

میان دو شیء تنها در صور تی نقدم و تأخر زمانی می تواند بر قرار شود که میان آن دو زمان مشترکی وجود داشته باشد و هر دو بر آن زمان انطباق بابند (۱ مانند حرکت در قطعهٔ اول مسافت که مقدم بر حرکت در قطعهٔ دوم مسافت است و زمان حرکت در کل آن مسافت میان آن دو مشترک است. اگر چنین زمان مشترکی میان آن دو و جود نداشته باشد و هر دو را فرانگیزد، آن دو بدیده گسسته از هم و بی ارتباط باهم خواهند بود.

از این جادانسته می شود که هرگاه میان دو حرکت و با متحرک، تقدم و تأخر زمانی تحقق یابد، در آن جا زمان مشرکی وجود دارد که هردوی آنها را فرامی گیرد؛ لازمهٔ وجود زمان مشترک آن است که حرکت مشترکی نیز وجود داشته باشد [، زیرا حرکت مرضوع و معروض زمان است و وحدت وکثرت زمان تابع وحدت و کشرت آن می باشد. بس اگر زمان واحد و مشترکی وجود دارد، باید حرکت واحد و مشترکی نیز وجود داشته باشد] و لازمهٔ وجود حرکت مشترک آن است که مادهٔ مشترکی میان پذیدهٔ متقدم و متأخر وجود داشته باشد [، زیرا موضوع حرکت همان ماده است و وحدت آن می باشد.]

از آنجاکه میان همهٔ پدیده های جهان پیرامون ما رابطهٔ نقدم و تأخر زمانی برقرار است، معلوم میگردد که جهان اطراف ما از مادهٔ واحدی تشکیل شده است، که در یک حرکت جوهری عمومی و همگانی و مستمر به سر می برد. به دیگر سخن: سراسر جهان مادی یک کاروان و احد است. که در یک حرکت جوهری دائم به سر می برد. تا به مقصد و مقصود خویش نائل آید.]

## [ + ۱ ] یادآوری: توضیحی دربارهٔ «دهر» و «سرمد»

از آنجاکه زمان یک کسیت پبوسته، گذر و سیال است، اگر آن را به حرکات بسنجیم، این سنجش اندازه و مقدار حرکت را و نیز تقدم و تأخر اجزای آن راکه امری است متر تب بر زمان، افاده خواهد کرد. [حاصل آنکه زمان ذاتاً یک مقدار متغیر است و چون مقدار است، اندازه و حد دارد و به آن چه با آن اعتبار شود اندازه و حد می دهد و چون متغیر است، میان اجزای آن تقدم و تأخر ذاتی و جود دارد و به اجزای آن چه با آن اعتبار شود، نیز تقدم و تأخر می دهد. إ

[این در جایی است که دو امر متغیر، یعنی زمان و حرکت، را با هم بسنجیم. اما] گاهی موجودات ثابت با پدیده های متغیر سنجیده می شوند، که معیّت و تقارن ثابت با معیّت «دهر » نامیده می شود. [زیرا موجودات مجرد همانگونه که تقدم و تأخر زمانی بر پدیده های منحول و متغیر مادی ندارند، هم چنین معیّت زمانی نیز با آنها ندارند؛ یعنی چنین نیست که وجود مجردات و وجود پدیده های مادی در یک زمان باشد، چرا که موجودات مجرد اساساً زمان ندارند. ار این رو، تقارن و معیّت موجودات نابت با پدیده های متغیر نوع خاصی از معیت است که «دهر» نامیده می شود.]

وگاهی موجود ثابت با امور کابت سنجیده می شود. که تقارن و معیت ثابت با امور ثابت و نیز معیت ثابت کلی [که دارای سعهٔ وجودی است] با ثابت پس از خود را افاده میکند؛ این نحوه از معیّت اسرمد» نامیده می شود. البته در دهر و سرمد تقدم و تأخر [ی که در آن اجتماع متقدم و متأخر ناممکن باشد] وجود ندارد، چراکه در آن تغیّر و انقسام [به اجزایی که اجتماعشان نامهکن باشد] راه ندارد. [اگرچه در دهر و سرمد انجای دیگر تقدم و تأخر، مانند تقدم و تأخر بانعلیّه و بالشرف، برقرار میباشد.] 1811 صدرالمتألهین می گوید:

«موجوداتی که نه حرکت اند و نه در حال حرکت، و جودشان در زمان نیست و اگر آنها را با متغیرات بسنجیم تقارن و معیت با آنها خواهند داشت. این نحوه معیت که دهر «نامیده می شود. همچنین اگر متغیرات را با متغیرات بسنجیم، اما نه از آن جهت که متغیراند، بلکه از آن جهت که ثابت می باشند سزیرا هر پدیده یک چهره ثابتی دارد. اگرچه آن ثبات همان ثبات تغیرش باشد در این صورت آنها با یک دیگر تمقارن و معیت خواهند داشت و این معیت نیز «معیت دهری» خوانده می شود و اگر امور ثابت با یک دیگر سنجیده شوند؛ باهم خواهند بود و این معیت شوند و این معیت داره و این معیت دهری» می شود و اگر امور ثابت

اما باید توجه داشت که در برابر «معیت سرمدی» و نیز «معیت دهسری» تـقدم و. تأخری وجود ندار دو این هیچ محلوری را در پی ندارد، زیرا هیچیک از تقدم و تأخر رابطهٔ تضایف با معیت ندارد، تا یکی از آنها مستلزم دیگری باشد.» ۲

۱. بو نسیخ این تعدیدهای که در حال تغییر مستمر و تحول دانمی است. وصف تغییر و تعول برای آن یک وصف - نابت و زایل نشنمی است: یعنی آن شیء در تغیرش نابت است و همین چهره نبات آن را نشکدل می دهد. ۲. امعان ج ۳ وص ۱۸۲

# في معنى السرعة و البطؤ

السرعة و البطؤ تعرفهما بمقايسة بعض الحركات إلى بعض، فإذا فسرضنا حوكتين سريعة و بطيئة في مسافة، فإن فرضنا اتّحاد المسافة اختلفتا في الزمان و كمان زسان السريعة أتلَّ و زمانً البطيئة أكثر، و إن فرضنا اتّحاد الزمان كانت المسافة المقطوعة للسريعة أكثر و مسافة البطيئة أقلً.

[٢] وهما من المعاني الإضافية التي تتحقّق بالإضافة، فإنّ البطيئة تعود سريعةً إذا قيست إلى ما هو أسرع منها. فإذا قيست إلى ما هو أسرع منها. فإذا فرضنا سلسلة من الحركات المتوالية المتزائدة في السرعة كان كلّ واحد من الأوساط سوى الطرفين متّصفاً بالسرعة و البطؤ معاً، سريعاً بالقياس إلى أحد الجانبين. بطيئاً بالقياس إلى الآخر. فهما وصفان إضافيّان غير متقابلين، كالطول و القيصر، و الكبر و الصغر.

[٣] وأمّا ما قيل إنّ البطؤ في الحركة بتخلّل السكون، فيدفعه ما تبيّن فيما تقدّم أنّ الحركة متّصلة لا تقبل الانقسام إلّا بالثقوة. و ربما قيل: إنّهما متضادًان.

قال في الأسفار: «إنّ التقابل بين السرعة و البطؤ ليس بالتضايف، لأنّ العنضافين متلازمان في الوجودين، و ليس تقابلهما أيضاً بالثبوت و العدم، لأنهما إن تساويا في الزمان كانت السريعة قاطعة من المسافة ما

لم بقطعها البطيئة. و إن تساويا في المسافة كان زمان البطيئة أكثر، فلأحد هما نقصان المسافة و للآخر تقصان الزمان، فلبس جعّل أحدهما عدميّاً أولى من جعل الآخر عدميّاً. فلم يبق من التقابل ينهما إلّا التضاد لا غير» انتهى. (ج ٣ ص ١٩٨)

و فيه أنّهم شرطوا في التضاد أن يكون بين طرفيه غاية الخلاف، و ليس ذلك بمحقّق بين السرعة و البطؤ، إذ ما من سريع إلّا و يمكن أن يفرض ما هو أسرع منه، و ما من بطى، إلّا و يسكن أن يفرض ما هو أبطأ منه.

[۴] هذا في السرعة و البطؤ الإضافيين. و أمّا السرعة بمعنى الجريان و السيلان
 فهى خاصة لمطلق الحركة لا يقابلها بطؤ.

#### [1] فصل دوازدهم

# معناى سرعت و بُطُوِّ [= تندى و كندى]

#### اصطلاحات تونا ثون سرعت

از جمله مفاهیمی که به حبرکت تبعلق می گیرد، مفهوم «سبرعت» است. واژهٔ «سرعت» معانی گوناگونی دارد، که به پارهای از آنها اشاره می شود:

۱ ـ سرعت به معنای جریان، سیلان و گذرایی: مؤلف ارجمند در پایان هسین فصل بدینمعه اشاره کرده و آن را ویزگی همه حرکات به شمار می آورد.

۲ مفهو می که از نسبت مسافت حرکت به زمان حرکت به دست می آید؛ مانند آن جاکه گفته می شود: اتو مبیل با سرعت چهل کیلومتر در ساعت حرکت میکند.

۳ سرعت به معنای اتندشدن، حرکت، که به آن دشتاب، نیز گفته می شود؛ از این جهت، حرکات بر سه دسته اند: الف: حرکات تندشونده، که سرعت آن (سرعت بسه معنای دوم آن) به ندریج افزایش می یابد. ب: حرکات کندشونده، که سرعت آن بسه تدریج کاهش می باید. ج: حرکات یک نواخت، که سرعت آنها ثابت است.

۴ سرعت به معنای طی مسافت زیاد در زمان کم، در برابر بطؤ به معنای طی
 مسافت کم در زمان زیاد.

مؤلف ارجمند سخن خود را از سرعت و بطؤ به سعنای اخیر آن آغاز میکند و براین نکته تکیه می ورزد که سرعت و بطؤ از امور نسبی بوده و در اثر مقایسهٔ مقدار مسافت و مقدار زمان دو حرکت با یک دیگر این مفاهیم به دست می آید. هم چنین بیان می شود که این دو مفهوم از مفاهیم متقابل نبوده و هیچ یک از نسبت های تضاد. تناقض، عدم و ملکه و تضایف میان آنها برقرار نمی باشد، بلکه اختلاف میان آنها نوعی اختلاف تشکیکی است.

### سرعت و بطؤ دو مقهوم نسبى و غير متقابلاند

ما سرعت و بطق را از راه مقایسهٔ حرکات با یک دیگر می شناسیم. در صور بی که دو حرکت راه که یکی تند و دیگری کند است، در یک مسافت در نظر بگیریم: اگیر مسافت آن دو حرکت مساوی باشد، زمان آنها مختلف خواهد بود؛ بدین شکل که زمان حرکت تند، بیشتر می باشد و اگیر زمان آن دو یکی باشد، مسافتی که حرکت تند طی می کند بیشتر و مسافتی که حرکت کند می پیماید کمتر خواهد بود.

[۲] سرعت و بطؤ از معانی اضافی و نسبی اند، که هنگام سنجش دو حرکت باهم به دست می آیند. چرا که بک حرکت کند را، اگر با حرکتی کندتر از خبود بسنجیم، نسبت به آن تند خواهد بود و به عکس حرکت تند را، اگر با حرکتی تندتر از خبود مقایسه کنیم، نسبت به آن کند خواهد بود. و اگر سدسلهای از حرکتهای بی در پی را

الكرجة مؤافية أثرامي بند يترابين جد تصريح به أن مطلب ندارند را فقط نقابل ميان سرعت ويطؤ را عمي مي كننده امنا أن جبارت ايشان در تعليمة بر الدفاق ح آد ص ۱۹۸۰ به صحيمة أن جد در اعاتمة مرحلة معتم از نهايه المحكمة سال كردند. اين مطلب به دست مي آيد كه اختلاف ميان سرعت و بطل اختلافي تشكيكي است، نظير اختلاف ميان واحد و كثير. عبارت ايشان در تعبرة بر شفار جنين است ان السريم مساوق للحركة مع انقسامها الي السريمة و البطؤ لاتقابل البطية؛ كما أن الوصادة متاكم ساوقة للوجود، مع انقسامها الي الواحد والكثير، و ينبين به، أن السرعة و البطؤ لاتقابل بينهما حقيقة المراجدة در خاصة مرحلة مقتم از نهاية المحكمة قرمود: انتباحات و الكثير كاستها مصدان الواحد الى ما به الانحاد، و هذه انتباحات و الكثير واجع الى ما به الانحاد، و هذه شنان الشكيك دون التقابل».

درنظر بگیریم، که سرعت هرکدام از آنها بیش از سرعت حرکت پیش از خود باشد، در این صورت هریک از حرکت، هم متصف به جنز اولین و آخرین حرکت، هم متصف به بطق سریع نسبت به یک طرف، و بطیئی نسبت به طرف دیگر. و این نشان می دهد که سرعت و بطؤ در و صف اضافی و غیرمنقابل می باشند؛ مانند بلندی و کوتاهی و بزرگی و کوچکی.

[دلیل اینکه سرعت و بطؤ دو وصف اضافی اند، آن است که نا حرکتی را با حرکت دیگری مقایسه نکنیم، این اوصاف به دست نخواهد آمد و دلیل بر اینزکه آنها دو مفهوم متقابل نیستند، آن است که این دو وصف در یک شی، جمع می شوند و حرکت واحد، هم متصف به سرعت می شود و هم متصف به بطؤ. ۱]

[۳] واما اینکه برخی میگویند: پیدایش بطؤ و کندی در یک حرکت دراشر قرارگرفتن سکون در لابهلای آن حرکت میباشد سخنی نباصواب است، چراکه حرکت میباشد سخنی نباصواب است، چراکه حرکت دهمانگونه که گذشت یک جریان متصل و پیوسته است که انقسام آن فقط به نحو بالقوه میباشد (و اگر سکون در لابهلای حرکت وجود داشته بناشد، حرکت بالفعل منقسم بوده و دارای اجزای بالفعل خواهد بود.)

گاهی نیز گفته می شود که سرعت و بطؤ ضد یک دیگر ند. صدرانمتألهین در اسفار دراین پاره می گوید:

اتقابل میان سرعت و بطؤ از نوع تفابل تضایف نیست، زیرا مضافین در وجبود ذهنی و وجود خارجی ملازم با یک دیگر بوده و از هم جدا نمی شوند (؛ یعنی یکی از

۱. این دلیل مخدوش است. زیرا در مفهوم متفایل درصورت تعدد جهت و حبثیت می توانند در یک، شیء جمع شوند دلیل مخدوش این در معرف شیء جمع شوند امانند: بهت و بنوت که دو مفهوم متضایف اند و در عیو حاله یک شخص می تواند نسبت به یک بغر بدرای نسبت به تک بغر بدرای نسبت به تحریف فرایش میان سرخت و بنطق نسبت بالکه اختلاف آنها به شادت و قسمف می بادد. در تعلیقهٔ حرد بر اسفای چ ۴۰ ص ۱۹۸ آورده اند که در بایان همین نصر نفل خواهد شد.

آنها نه در ذهن و نه در عین بدون دیگری به وجود نمی آید)، در حالی که سرعت و بطق، نه در وجود ذهنی و نه در وجود خارجی، ملازم هم نمی باشند (و بکی بـدون دیگری می تواند به وجود اید). ۱

هم چنين تقابل ميان سرعت و بطؤ از نوع تقابل سلب و ايجاب [= تقابل تناقض] نیست. زیرا حرکت سریع و حرکت بطینی، اگر زمانشان مساوی باشد، حرکت سریع مسافتي را بيموده كه حركت بطيني أن راطي نكوده است و اگر مسافتشان مساوي باشد، زمان حرکت بطیئی بیشتر خواهد بود. پس یکی از آنها مسافتش کیم است و دیگری زمانش؛ از این رو عدمی قراردادن یکی از آنها ترجیحی بر عبدمی قراردادن ديگري ندارد: [پس اگر بگوييم: سرعت ما فهومي عندمي است و بنطؤ يک منفهوم وجودي است، ترحيح بدون مرجح خواهد بود؛ همين طور اگر بگوييم: بطؤ مفهومي علامي است و سرعت يک مفهوم وجودي، بازهم ترجيح بلامرجيح خواهيد بود.] بنابراین. تنها چیزی که می توان گفت این که: میان آنها رابطهٔ «تضاد» برقرار است»." اما این سخن ناتمام است، زیرا از جمله شرایطی که فلاسفه برای برفراری رابطهٔ تضاد ببان کر دهاند، أن است که میان دو ضد باید نهایت اختلاف و سنو نت باشد و این شرط میان سرعت و بطؤ و جود لدارد. زیرا هر حبرکت سبریعی را درنیظر بگیریم، صريع تر از أن را نيز مي توان فرضي كرد و از آن طرف، هر حبركت كندي وا درنيظر. بگیریم،کندتر از آن را نبز می توان تصوّر کرد. ایس دومرتبه از سرعت و بطؤ وجود

۱۰ به عهده این گروه اگر جسمی به سرعت ده کیلومتر در ساعت و جسم دیگری با سرعت یک کنومتر در سامت سرکت کند کنده تر سامت سرکت کند کنده ترکت دوم مخلوطی از حرکت و سکیون می یافند. بیعنی سرعت هر دو حرکت دم باید عمان ده کیلومتر در ساعت است؛ اما حرکت دوم یک دهم از زمان را حرکت کرده و نه دهم آن راسا کی بوده است اگرچه این حرکز ها دیاه نامی شود و چنین به نظر می رساد که متحرک در یک حرکت دالم به سر می برد پس طنت این که متحرک درم در زمان مساوی، یک دهم مساهتی را که متحرک نحست بسوده، طی می کنند رفته های متمادی است که در ضمع حرکت داشته است.

۲. شغار نام کار ص ۱۹۸

ندارد که نهایت اختلاف و فاصله را با یک دیگر داشته باشند.

[۴] تسام آذچه بیان شد. دربارهٔ سرعت و بطؤ اضافی و نسبی بود. اما سرعت به معنای جریان و سیلان اکه یک مفهوم نفسی و غیرنسبی است. او بژگی همهٔ حرکات است، است و مقابل بطؤ نمی باشد. [بلکه حرکت بطیئی نیز، از آن جهت که حرکت است، سرعت به معنای جربان و سیلان دارد.]

[حقیقت آن است که صفت ثابت و واقعی حرکت هدمان سرعت است، لاغیر. سرعت همان حالت مرور و گذرایی است که در هر حرکتی وجود دارد اما چون این حالت گذرایی در حرکت گوناگون است. بر عی از مصادیق آن با بر عی دیگر مقایسه می شود و از این جا مفهوم سرعت و بطؤ نسبی به دست می آید. از ایس جا دانسته می شود که سریع، مفهومی است مساوق با حرکت: به آن که حرکت به سریع و بطیئی منفسم می شود؛ مانند و حدت که از طرفی مساوق با وجود است و از ضرف دیگر می موجود به واحد و کثیر منقسم دی گردد. ()

ا ر کا: تعاییهٔ المؤلف گرامی کاز بر اسفای ج آنا مین ۱۹۸۱

#### [1] الفصل الثالث عشر

# في السكون

الحركة و السكون لا يجتمعان في جسم من جهة واحدة في زمان واحد. فبينهسا تقابل. و الحركة وجوديّة، لها تقدّم أنّها نحو الوجود السيّال، لكنّ السكون ليس بأصر وجوديّ. و لو كان وجوديّاً لكان هو الوجود الثابت، و هو الذي بالفعل من كلّ جهة، و ليس الوجودات الثابتة و هي المجرّدة بسكون و لا ذوات سكون. فالحركة وجوديّة و السكون عدميّ. فليس تقابلهما تقابل التضايف أو التضادّ.

و ليسا بمتناقضين. وإلا صدق السكون على كلّ ما ليس بحركة، كالعقول المفارقة التي هي بالفعل من كلّ جهة و أفعالها، فالسكون عدم الحركة ممّا من شأنه الحركة. فالتقابل بينهما تقابلُ العدم و الملكة.

[٢] لكن اليُعلمُ أن ليس للسكون مصداق في شيء من الجواهر الماديّة. لما تقدّم أنّها سيّالة الوجود. و لا في شيء من أعراضها التابعة لمموضوعاتها الجموهريّة في الحركة. لقيامها يها.

[٣] نعم هناك سكونُ نسبيُّ للموضوعات الماديَّة ربعا تــلبَّست بــه بــالقياس إلى
 الحركات الثانية التي في المفولات الأربع العرضيَّة: الكم و الكيف و الأين و الوضع.

### [1]فصل سيزدهم

#### سكون

[در این فصل مفهوم سکون، نسبت سکون به حرکت و نحوهٔ وجود آن در خارج بیان میگردد. مؤلف قالس سرّه سخن را از اینجا آغز میکند که مفهوم ارتکازی سکون به گونهای است که نمی تواند با حرکت در یک شیء در زمان و احد و از جهت و احد جمع شود؛ این نشان می دهد که سکون و حرکت دو مفهوم متقابل اند. و سپس درصده اثبات آن برآمده سکون امری عدمی است و نتیجه می گیرد که تفابل میان آن دو تقابل تضایف و تضاد نیست. آنگاه یادآوری می شود که اگر سکون به معنای دست حرکت باشد هر غیر متحرکی ساکن خواهد بود، در حالی که چنبن نیست. زیرا مفهوم ماکن بر موجودات مجرد با آنکه فاقد حرکت اند، صدق نمی کند. بنابراین، سکون «عدم حرکت است در چیزی که صلاحیت حرکت دارد». از ایس جا دانسته می شود که نسبت میان حرکت و سکون، ملکه و عدم منگه است. در بایان این دانسه می شود که اسکون معنای در خارج مصداق ندارد و آن چه هست «سکون نکته بیان می شود که اسکون معنای» در خارج مصداق ندارد و آن چه هست «سکون نسبی» است. اما شرح مطلب:]

# مفهوم سکون و نسبت میان سکون و حرکت

اجنماع حركت و سكون [.باتوجه به مفهوميكه از أنها در فهن مرتكز است.]در

یک جسم از جهت واحد و در زمان واحد هرگز واقع نمی شود و این نشان می دهد که حرکت و سکون دو مفهوم منقابل اند.

و ازطر فی، حرکت امری وجودی است، زیرا پیش از این گفتیم که حرکت نحوهٔ وجود گذرا است [: یعنی مفهومی است که بیانگر سیلان و گذرایی وجود میباشد]. اما سکون یک امر وجودی نیست، چون اگر این گونه باشد، مصداقش همان وجود ثابت، یعنی وجودی که از هر جهت بالفعل است، خواهد بود، حال آن که وجودهای ثابت، که همان موجودات مجردند، نه سکوناند و نه دارای سکون.

بنابراین، حرکت اسری و جودی، و سکون امری عدمی است. پس تقابل میان آندو از نوع تقابل تضایف و تقابل تضاد نخواهد بود. (زیرا نقابل تضایف و تقابل تضاد فقط میان دو اس و جودی و نبوتی بر قرار می شود.]

هم چنین تقابل میان حرکت و سکون از نوع نقابل تناقض [ - که همان تقابل سلب و ایجاب است - ] نمی باشد: چرا که در این صورت، باید سکون بر «هرچه حرکت نباشد، صدق کند؛ مانند مقول مجرد که از هر جهت بالفعل آند و نیز افعال آنها. [ به دلیل آنکه از تفاع نقیضین محال است و هر شیئی لاجرم مصداق بکی از دو نقیض میباشد. اما همانگونه که یادآور شدیم، موجودات مجرد نه مصداق سکوناند و نه مصداق ساکن اینابراین، سکون عبارت است از: «نبود حرکت در آنچه صلاحیت حرکت دارد.» پس تقابل میان سکون و حرکت، تقابل عدم و ملکه است.

## [٢] سكون مطلق مصداق ندارد

باید دانست که اسکونه در هیچ یک از جواهر مادی مصداق ندارد، زیرا ـ چنانکه در گذشته آور دیم ـ جواهر مادی وجودشان سیّال و گذرا است. همچنین هیچیک از اعراض جواهر مادی نیز مصداق سکون نمی باشد، زیرا عرض قائم به جوهری است که موضوع آن عرض را تشکیل می دهد و تابع آن می باشد. (به همین دنیل بودکه در گذشته گفتیم: تمام اعراض بـه تـبع حـرکت جـوهری مـوضوع خـود، در حـرکت میباشند. از اینرو هیچیک از آنها:«ساکن» نخواهند بود.]

[۳] البته در جهان مادی نبوعی سکون نسیمی بیرای موضوعات مادی ثابت میباشد، که گاهی اشیای مادی در مقایسه با حرکات ثانویی که در مقولات چهارگانه: کم. کیف، أین و وضع روی میدهد، بدانها متصف می گردند.

[توضیع این که: همهٔ اجسام، براساس نظریهٔ حرکت جوهری، دارای یک حرکت دائم و مستمر در ذات و جوهر خود می باشند؛ حرکتی که از قوهٔ محض آغاز و به فعلیت محض پایان می باید. از طرفی، اعراض این اجسام، به تبع تغییر و تحول دانمی موضوع خود، در یک حرکت دائم و مستمر به سر می برند. بنابراین، در جهان مادی هیچ چیز ساکن، اعم از جوهر و عرض، وجود ندارد و برای سکون مصداق حقیقی و مطلق نمی توان یافت.

اما اعراض و به ویژه اعراض چهارگانهٔ کم، کیف، آین و وضع، حرکت دیگری د علاوه بر حرکتی که به تبع حرکت موضوع خود دارند د. که آن حرکت دانم و مستمر نیست. مانند حرکت جسم از یک مکان به مکان دیگر، که در زمان محدودی انجام می گیرد و پس از مدتی پایان می باید و تمام می شود. با تمام شدن این حرکت، جسم موردنظر در یک سکون نسبی به سر خواهد بود؛ یعنی فاقد حرکت ثانوی در مقولهٔ آین می شود، با آنکه صلاحت آن حرکت را دارد.

حاصل آنکه: اطلاق سکون بر جسمی که وضع یا أین آن ثابت به نظر می سد و یا کم و کیف آن یک نواخت می نماید، به لحاظ نبود حرکت ثانویی است که جسم در این مقولات می تواند داشته باشد و ندارد، نه به لحاظ نبود مطلق حرکت. بنابرایس، ایس سکون نسبی است و نه مطلق.]

# في انقسامات الحركة

تنقسم الحركة بانقسام الأمور السنَّه التي تتعلَّق بها ذاتها.

فانقسامها بانقسام العبد، و المنتهى كالحركة من أينٍ كذا إلى أين كذا، و الحركة عن العقود إلى القيام، و الحركة من لونٍ كذا إلى لونٍ كذا، و حركة الجسم من قدر كذا إلى قدر كذا إلى انقسامها بانقسام المقولة كالحركة في الكيف و في الكم و في الأين و في الوضع. و انقسامها بانقسام الموضوع كحركة النبات، و حركة الحيوان، و حركة الإنسان. و انقسامها بانقسام الزمان كالحركة الليليّة و الحركة النبهاريّة و الحركة الصيفيّة و الحركة الشتويّة.

وانقسامها بانقسام الفاعل كالحركة الطبيعيّة، و الحركة النسريّة، و الحركة النفسائيّة. قالوا: إنّ القاعل القريب في جميع هذه الصور هو الطبيعة، و التحريك النفسائيّ على نحو التسخير للقوى الطبيعيّة. كما تقدّمت الإشارة إليه و قالوا: إنّ المتوسّط بين الطبيعة و بين الحركة هو مبدء الميل الذي توجده الطبيعة في المتحرّك، و تفصيل القول في الطبيعيّات.

#### [۲] خاتمة

كسا تطلق القوَّة على مبد، القبول كذلك تطلق على مبدء الفعل. و خاصَّةً إذا كانت

قو يُة شديدة. كما تطلق القوى الطبيعيّة على مبادئ الآنــار الطبيعيّة، و تــطلق القــوى النفسانيّة على مبادئ الآثار النفسانيّة، من إبصار و سمع و تخيُّل و غير ذلك.

و هذه القوّة الفاعلة إذا قارنت العلم و المشبّة شُمَيتُ قدرة الحيوان، و هي علّة فاعلة يتوقّف تمام علّيتها بحيث يجب معها الفعل إلى أمور خارجة، كحضور المادّة القابلة، و استفرار وضع مناسب للفعل، و صلاحية أدوات الفعل و غير ذلك. فإذا اجتمعتُ تـمَت العُليّة و وجب الفعل.

[٣] فبذلك يظهر فساد تحديد بعضهم مطلق القدرة بأنّهاما يبصح معه الفعل و الترك فإنّ نسبة الفعل و الترك إلى الفاعل إنّم تكون بالصحّة و الإمكان إذا كان جزءً من العلّة النامّة. فإذا أخذ وحده و بما هو علّة ناقصة و نُسب إليه الفعل لم يجب به، و أمّا الفاعل التامّ انفاعليّة الذي هو وحده علّة تامّة كالواجب تعالى، فلا معنى لكون نسبة الفعل و الترك إليه بالإمكان، أعنى كون النسبتين متساويتين.

[۴] وأمّا الاعتراض عليه بأنّ لازم كون فعله واجباً كونّه تعالى مُوجَباً ـ بـــالفتح ــ مُجيّراً على الفعل، و هو يدفى القدر؟.

قمندفع بأنّ هذا الوجوب ملحق بالقعل من قِبَله تعالى، و هو أثرُه، و لا معنى الكون أثر الشيء التابع له في وجوده مؤثّراً في ذات الشيء الفاعل، و ليس هناك فاعلّ آخرٌ يؤثّر فيه تعالى بجعله مضطرّاً إلى الفعل.

[۵] وكذلك فساد قول بعضهم: إن صحة الفعل تتوقّف على كونه مسبوقاً بالعدم الزماني، فالفعل غير المسبوق بعدم زماني ممتنع.

وجه الفساد أنّه مبنيُّ على الفول بأنّ علّة الحاجة إلى العلّة هـي الحـدوث دون الإمكان. و قد تقدّم إبطاله في مباحث العلّة و المعلول. على أنّه منقوض بنفس الزمان. فكون إيجاد الزمان مسبوقاً بعدمه الزمانيّ إثبات للزمان قبلَ نفسه، و استحالته ضروريّة.

[8] وكذلك فساد قول من قال بأنّ القدرة إنّما تُحدث مع الفعل، و لا قدرة عملى فعل قبله. وجه الفساد اللهم يرون أنّ القدرة هي صحّة الفعل و الترك. فلو ترك الفعل زماناً ثمّ فعل صدق عليه قبل الفعل أنّه يناقض معلى صدق عليه قبل الفعل أنّه يناقض ما تسلّبوه أنّ الفعل متوقّف على القدرة، قانّ معيّة القدرة و الفعل تنافي توقّف أحد هما على الآخر.

#### [1] فصل چهاردهم

#### اقسام حركت

برای حرکت به واسطهٔ انقسام امور ششگانهای که ذات حرکت بدانها وابسته است. اقسامی می توان بیان کرد. [این امور ششگانه عبار تند از: مبدأ، منتها، مسافت، موضوع، زمان و فاعل حرکت.]

نقسیم حرکت به اعتبار تفسیم [مسافت، یعنی]مقوله[ای که حرکت در آن روی میدهد]مانند: حرکت در کیف، کم، أین و وضع.

تقسيم حركت به اعتبار تقسيم موضوع؛ مالند: حركت لبات، حيوان و السال.

تقسيم حركت به اعتبار زمان؛ مالند: حركت شباله، روزانه، تابستاني و زمستاني.

و تقسیم حرکت به اعتبار تقسیم فاعل؛ مانند: حرکت طبیعی، حرکت قساری و حرکت نفسانی.

فلاسفه گفتهاند: فاعل نو دیک و بدون واسطه در همهٔ این حرکات همان طبیعت متحرک است و تحریک نفسانی [در فاعل هایی که دارای نفس میباشند] همان طور که در گذشته گفتیم به نحو مسخر ساختن قوای طبیعی است [؛ لذا در این موارد نیز فاعل نزدیک حرکت همان طبیعت میباشد.]

هم چنین فلاسفه گفته اند: میان طبیعت و حرکتی که از آن صادر می شود، و اسطه ای و جنود دارد و آن و استظه میلی است که طبیعت ا = صورت نبوعی) در متحرک | = جسمي كه صورت نوعي در آن حيلول كرده است | بهوجود مي آورد، شيرح و تفصيل اين مطلب را در طبيعيات بايد جست.

### [۲] سخنی در پایان

### بحثى دربارة قوه به معتاى مبدأ فعل

إتاكنون بحث دربارة قوه به معناى مبدأ قبول و پذيرش بود، اما ـ همانگونه كه در آغاز اين مرحله اشاره شد . قوه اصطلاح ديگرى نيز دارد كه همان مبدأ فعل است. از اين رو براى تكميل بحث، مناسب است در اين بخش از كتاب كمى دربارة قـوه بـه معناى مبدأ فعل نيز گفت و گو شود. از اين رو هزلف ارجمند در پايان اين مرحله بـه اين مطلب پرداختهاند.]

هماگونه که قوه بر مبدأ فبول و پذیرش [یعنی هیولاکه قوهٔ محض است و مبدأ همهٔ انفعالات می باشد، اطلاق می گردد، هم جنین بر مبدأ فعل و اثر گذاری نیز اطلاق می شود، به ویژه اگر مبدأ فعل قوی و شدید باشد؛ چنانکه مبادی آثار طبیعی تقوای طبیعی و مبادی آثار نفسانی الله مانند دیدن، شنیدن و تخیل اقوای نفسانی المبده می شوند.

قوهٔ فاعلی یادشده اگر همراه با علم (به خیر بودن فعل او اراده (بر شرجیح آن) باشد. مقدرت حیوانانه نامیده می شود. اقدرت حیوان علت فاعلی ای است که تمامیت آن، به گونه ای که صدور فعل از آن واجب و ضروری گردد، منوط بر اموری بیرون از آن می باشد؛ مانند: حضور ماده ای که از آن منفعل گردد، برقرار شدن وضع مناسب برای فعل، صلاحیت ابزار کارو مانند آن. پس هرگاه همهٔ این شرایط جمع شود، علت تام می گردد و صدرو فعل از فاعل وجوب می باید.

۱ به را آن سبب که گفته شود. قرهٔ قاصی اگر با علم و ارادهٔ دخیل در کار صدره باشد، اقدرته نامیده سی شود (به فدرت حیران) و عدرت درحبوان علت فاقصه است و علت فاصلی که است که

[مثلاً تو بسنده که عنت فاعلي نوشتن است، درصورتي فاعليتش براي نوشتن نام مي شود که کاغذي در برابر وي و قلم مناسبي در دستش باشد و نسبت مکاني خاصي ميان دست و قلم و کاغذ برقرار شود. در اين صورت اگر ارادهٔ نوشتن کند، لزوماً نوشتن تحد، لزوماً نوشتن تحد، لزوماً

### [3] نقد تعریف متکلمان از قدرت

از این جا دانسته می شود که در تعریف مطلق قدرت: [اعدم از قدرت در واجب تعالی، در مجردات و در حیوان]، نمی توان گفت: «قدرت خیارت است از آن چه با آن، فعل و ترک هر دو صحیح و ممکن می باشد. چنانکه برخی آن را چنین تعریف کردهاند. [بنکه این تعریف تنها در مورد قدرت حیوان صحیح است،] به دلیل آنکه تنها در صورتی نسبت فعل و ترک به فاعل به نحو صحت و امکان خواهد بودک فاعل جزئی از خلت تام باشد. تنها در این صورت است که اگر فاعل را به تنهایی و از آن جهت که علت ناقص است در نظر بگیریم و آنگاه فعن را به آن نسبت دهیم، فعل جو اسطة آن و جوب و ضرورت نخواهد داشت. [بلکه نسبتش با آن به نحو امکان خواهد بود.]

اما در مورد فاعلی که فاعلیتش تام بوده و به تنهایی علت تام فعل میبشد؛ مانند واجب تعالی، معنا ندارد که نسبت فعل و ترک به چنین فاعلی به نحو امکان باشد؛ یعنی صدور فعل و عدم صدور آن برای وی مساوی باشد، (بلکه در چنین موردی نسبت فعل به فاعل، نسبت وجوب و ضرورت بوده و صدور فعل از فاعل قطعی و واجب خواهد بود.)

ا۴۴ براین مطلب اعتراض شده است که اگر صدور فاعل از خداونند. واجب و تخلف ناپذیر باشد. در این صورت خداوند فاعل موجب بوده و در کار خود مجبور خواهد بود و این با «فدرت» (و قادر بودن خداوند إمنافات دارد. (زیراکسی را قادر در این با «فدرت» (و قادر بودن خداوند إمنافات دارد.

میگویند که انجام دادن و انجام ندادن کار منوط به اراده و اختیار او باشد و در جایی که جبر و ضرورت درکار است. مجالی برای اراده و اختیار نیست.]

اما این اعتراض وارد نیست، زیبرا وجوب و ضرورت بادشد، از ناحیهٔ خود خداوند به فعل داده شده و اثر او میباشد و معنا ندارد اثر فاعل، که دروجود خود تابع فاعل است، در ذات فاعل اثر بگذارد و درجهان هستی غیر از خداوند و آثار وی، فاعل دیگری وجود ندارد تا در خداوند اثر کرده و او را مجبور بر فعل سازد. إحاصل آلکه: فاعل درصورتی مجبور بر فعل خواهد بود که نیروی قاهری از بیرون او را به کار وادارد و کار را بر وی تحمیل کند و چنین چیزی در مورد خداوند متعال فرض صحیحی ندارد.]

### [۵] نقد برخی از سخنان متکلمان دربارهٔ «قدرت»

هم چنین این که برخی گفته اند: «صحت و امکان فعل منوط به آن است که آن فعل مسبوق به عدم زمانی باشد و از این رو فعلی که مسبوق به عدم زمانی نیست [و از ازل موجو د بوده است]ممتنع می باشده، سخنی ناصواب است.

وجه بطلان این سخن آن است که حدوث و نه امکان یک پدیده را علت نیاز مندبودن به علت میداند. [براین اساس برخی از متکلمان گفته اند: امکان فعل مشروط به حدوث و مسبوق بودن آن به عدم زمانی است؛ زیرا فرض صدور فعل قدیم از فاعل، فرضی تناقض آمیز است، چون قدیم بودن آن فعل مسئلزم واجب بودن آن است و صدورش از فاعل مسئلزم ممکن بودن آن می باشد.] و ما بطلان این مینا را در بحث های علت و معلول روشن ساختیم. ا

إشكال ديگر ابن سخن أن است كه «زمان» ناقض أن ميباشد، زيرا اگر ايجاد زمانُ

الدردك: قصل ششم از مرحلة جهارم

مسبوق به عدم زمانی باشد، باید پیش از زمان، زمان وجود داشته باشد و [این مستلزم اجتماع نقیضین است که]محال بودن آن ضروری است.

[توضیع این که: صاحبان این نظریه، زمان را مخلوق خداوند می دانند و به ناچان بنید آن را حادث به شمار آورند. در حالی که زمان را نمی توان حادث دانست. زیرا حادث بو دن زمان بدین معناست که زمانی بوده است که زمان وجود نداشته و آنگاه به وجود آمد و این نفی زمان همراه با اثبات آن می باشد، که تناقض است. پس زمان در عین حال که قدیم است نه حادث، مخلوق خداوند و فعل او می باشد. [ا

[7] از مطالب گذشته همچنین فساد رأی کسانی که گفته اند: «قدرت فقط همراه با فعل حادث می شود و پیش از صدور یک فعل قدرت بر آن فعل وجود ندارد» روشن می شود.

دلیل بطلان این رأی آن است که فدرت به عقیدهٔ ایشان همان صحت فعل و ترک است؛ بنابراین، اگر فاعل مدتی فعل را ترک کند و سپس آن را انجام دهد، پیش از انجام فعل درحق او می توان گفت: فعل و ترک او از ممکن و صحیح میباشد و این همان قدرت است. افرون بر آنکه این سخن، اصل دیگری را که آنها پذیرفته اند و آن این که فعل متوقف بر قدرت است دنفی می کند. زیرا معیت و تقارن قدرت و فعل، با توقف داشتر، فعل بر قدرت ارد.

مرحلة دهم:

# سبق ولحوق، وقدم وحدوث

مشتمل بر هشت فصل

# في السبق و اللحوق و هما التقدّم والتأخّر

يُشبه أن يكون أوّل ما عرف من معنى التقدّم و التأخّر ماكان منهما بحسب الحسّ كأن يغرض مبدء يشترك في النسبة إليه أمران، ماكان لأحد هما من النسبة إليه فللآخر، وليس كلّ ماكان للأوّل فهو للثاني، فيسمّى ما للأوّل من الوصف تقدَّماً و ما للمئاني تأخّراً. كمحراب المسجد يقرض مبدء فيشترك في النسبة إليه الإمام و المأموم، فسا للمأموم من نسبة القرب إلى المحراب فهو للإمام، و لا عكس. فالإمام متقدّم و المأموم من خرّر. و معلوم أنّ وصفي التقدّم و التأخّر يختلفان باختلاف المبدء المفروض، كما أنّ الإمام متقدّم و المأموم متأخّر في المثال المذكور على تقدير فرض المحراب مبدءً. و لو فرض المعراب مبدءً. و لو فرض المعراب متأخّراً.

[7] ولا يتفاوت الأمر في ذلك أيضاً بين أن يكون الترتيب وضعياً اعتبارياً كما في المثال السابق. أو طبعياً. كما إذا فرضنا مثلاً الجسم. ثمّ النبات، ثمّ الحيوان، ثمّ الإنسان. فإن فرضنا المبدء هو الجسم كان النبات متقدّماً و الحيوان متأخّراً، و إن فرضنا المبدء هو الإنسان كان الحيوان متقدّماً و النبات متأخّراً، و يسمّى هذا التقدّم و التأخّر تقدّماً و تأخّراً بحسب الرتبة.

[٣] ثمّ عكموا ذلك فاعتبروه في مورد الشرف و الفضل و الخشة و ما يشبه ذلك
 مكا يكون فيه زيادة من المعنويّات، كتقدّم العالم على الجاهل. و الشجاع على الجبان.

فباعتبار النوع بآثار كماله مبدءً مثلاً يختلف في النسبة إليه العالم و الجاهل و الشجاع و الجبان، و يسميّان تقدّماً و تأخّراً بالشرف.

[۴] وانتقلوا أيضاً إلى التقدم و التأخّر الزمانيّين بما أنّ الجزئين من الزمان كاليوم والأمس يشتركان في حمل قوّة الأجزاء اللاحقة. لكن ما لأحد هما و هو اليوم من القوّة السحمولة محمولة للآخر و هو الأمس، و لا عكس. لأنّ الأمس يحمل قوّة اليوم بخلاف اليوم، فإنّه يحمل فعليّة نفسه. و النعليّة لا تجامع القوّة، و لذا كان الجزان من الزمان لا يجتمعان في فعليّة الوجود، فبين أجزاء الزمان تقدّم و تأخّر لا يجامع الستقدّم منها المتأخّر، بخلاف سائر أقسام التقدّم و التأخّر، و كذا بين الحوادث التي هي حمركات منطبقة على الزمان تقدّم و تأخّر زمانيّ بتوسّط الزمان الذي هو تعيّنها، كما أنّ للجسم الطبيعيّ الذي هو تعيّنها، كما أنّ للجسم التعليميّ الذي هو تعيّنها، كما أنّ للجسم الطبيعيّ الذي هو تعيّنها،

وقد تنتهوا بذلك إلى أنّ في الوجود أقساماً أخر من الشفدّم و التأخّر الحقيقَّبين فاستقرووها فأنهوها ـ أعمَّ من الاعتباريّة و الحقيقيّة ـ إلى تسعة أقسام: الأوّل و الثاني و الثالث ما بالرتبة من التقدّم و التأخّر, و ما بالشرف، و ما بالزمان، و قد تقدّمت.

[۵] الرابع النقدّم و التأخّر بالطبع، و هما تقدّم العلّه الناقصة على المعلول حبيث يرتفع بارتفاعها المعلول و لا يجب بوجو دها، و تأخّر معلولها عنها.

181 الخاص النقدم و التأخر بالقليّة. و هما تقدّم العلّة النامة التي يجب بوجودها المعلول على معلولها و تأخّر معلولها عنها.

[٧] السادس التقدّم و التأخر بالتجوهر، و هما تقدّم أجزاء الماهيّة من الجنس و الفصل عليها و تأخّرها عنها، بناءً على أصالة الماهيّة، و تسمّى هذه الثلاثة الأخيرة أعني ما بالطبع و ما بالعليّة و ما بالتجوهر تقدّماً و تأخّراً بالذات.

[٨] السابع التقدّم و التأخّر بالدهر، و هما تقدّم العلّة التأمّة على معلولها و تأخّس معلولها عنها، لكن لا من حيث إيجابها وجود المعلول و إفاضته، كما في التقدّم و التأخّر بالقليّة. بل من حيث انفكاك وجودها و انفصاله عن وجوده و تقرَّر عدم المعلول في

مرتبة وجودها، كتقدُم نشأة التجرّد العقليّ عبلي نشأة السادّة. زاد هبذا الفسيم السبيّد المبعقّق الداماد، ره.

[9] الثامن التقدّم و التأخّر بالحقيقة و المجاز، و هو أن يشترك أمران في الاتصاف بوصف، غير أنَّ أحد هما بالذات و الآخر بالعرض. فالمتصف به بالذات مستقدّم بهذا التقدّم على المنصف به بالعرض، و هو متأخّر كتقدّم الوجود على الماهيّة الموجودة به بالعرض، بناءً على أنَّ الوجود هو الأصل في الموجوديّة و التحقّق و الماهيّة موجودة به بالعرض، و هذا القسم زاده صدر المتألهين (قده).

 [۱۰] التاسع التقدّم و التأخر بالحقّ، و هو تقدّم وجود العلّة التامة على وجود معلولها عنه، و هذا غير التقدّم و التأخّر بالعليّة. زاده صدر المتألهين(قده).

قال في الأسفار: «و بالجملة، وجودكل علّة موجبة يتقدّم على وجود معلولها الذاتي هذا النحو من التقدّم، إذ الحكماء عرّفوا العلّة الفاعلة بما يؤثّر في شيء مغايرٍ للفاعل، فتقدّم ذات الفاعل على ذات المعلول تقدّم بالعلّية، و أمّا تقدّم الوجود على الوجود فهو تقدّم آخرُ غير ما بالعلّية، إذ ليس بينهما تأثير و تأثّر، و الفاعليّة و الا صفعوليّة، بمل حكمهما حكم شيء واحد له شؤون و أطوار، و له تطوّر من طور إلى طور»، انتهى. (ج٣، ص ٢٥٧)

### [1] فصل اول

### سَبُق و لُحوق

سبق و لُحوق همان تقدم [- پیشی] و تأخر [= پسی] است. [در این فصل مفهوم تقدم و تأخر را بحلیل کرده و اقسام گوناگون آن را سبان می کنیم و نحوهٔ المتقال از بعضی اقسام تقدم و تأخر به بعض اقسام دیگر آن را بیان می کنیم.]

### ۱ ـ تقدم و تأخر رتبي

گویا نخستین آشنایی با مفهوم تقدم و تأخو از طریق مصادیق محسوس آن حاصل شده است. اگر چیزی را که دو شیء دیگر مشترکاً با آن نسبت دارند. به عنوان مبدأ در نظر بگیریم و آن دو شیء به گونهای باشند که آن مقدار از نسبت خاص را که شیء دوم با آن مبدأ مفروض دارد، شیء اول نیز و اجد باشد، اما همهٔ آن چه را شیء اول دارد شیء دوم نداشته باشد [و به دیگر سخن: بهرهٔ شیء اول از نسبت با مبدأ مفروض، بیش از نصیب شیء دوم باشد. با آن که هر دو در اصل سسبت داشتن با آن مبدأ مشترکاند او در این صورت این حالت خاص شیء نخست [یعنی بیشتر بودن نسبتش با مبدأ] در این صورت این حالت خاص شیء دوم [یعنی کمتر بودن نسبتش با مبدأ] در این حوانده میشود و آن حالت خاص شیء دوم [یعنی کمتر بودن نسبتش با مبدأ] در این حوانده میشود و

مللاً اگر محراب مسجد را مبدأ فرض كنيم، امام و مأمرم هـر دو نسبت قـرب و

نزدیکی با آن مبدآ دارند و در اصل این نسبت با یک دیگر مشترکاند [اما در مقدار و اندیکی با آن مبدآ دارند و در اصل این نسبت با هم تفاوت دارند، زیرا] آن اندازه از نسبت به محراب دارد، اما نیز دارد، ولی عکس آن صادق نیست؛ [یسعنی اصام بهرمای از نسبت قرب به محراب دارد، که مأموم فاقد آن است. خلاصه آن که: امام و مأموم هر دو به محراب نزدیک اند و از این جهت تفاوتی با یک دیگر ندارند، اما امام به محراب انزدیک تر» از مأموم است. و از این و امام متقدم و مأموم متأخر می باشد.

البته روشن است که [تعیین متقدم و متأخر بودن، وابسته به آن است که در سنجش خود چه چیز را به عنوان مبدأ در نظر بگیریم. از ایمن رو] و صف تبقدم و تأخر با عوض شدن مبدأ مفروض تغییر خواهد کرد. در همان مثال بالا، اگر مبدأ را محراب مسجد در نظر بگیریم، امام متقدم و مأموم متأخر خواهد بود، اما اگر مبدأ را درب مسجد [که بنا بر فرض در طرف مقابل محراب مسجد است] قرار دههم، قضیه عکس می شود؛ یعنی مأموم متقدم و امام متأخر خواهد بود.

[۲] در مثال یادشده ترتیب میان امام و مأموم، قراردادی و اعتباری است، [زیرا به موجب قرارداد شارع مقدس، امام باید جلوتر از مأموم بایستد] اسا در صواردی که ترتیب طبعی است: [یعنی چینش مبان اشیای موردنظر به مقتضای طبیعت آن اشیا است و به جعل و قرارداد بستگی ندارد] نیز می توان مفهوم تقدم و تأخر را انتزاع نمود و از این جهت تفاوتی میان ترتیب قراردادی و ترتیب طبعی وجود ندارد.

به عنوان منان، اگر جسم را درنظر بگیریم و آنگاه نبات و سپس حیوان و به دنبال آن انسان را درنظر بگیریم، اودر این جا ترتیب و چینش طبعی میان اسور پادشده

۱. البته در این مثال باید ایک شیء" را درنظر گرفت که هم چسم است، هم نیات هم حیوان و هم انسان. نه آنکه چهار شیء را فراس کنیم که یکی فقط چسم است و دیگری فقط نیاب و ... برتیب خاص طبعی را حقیقی در اسلسله اجتاب یک نوع برقرار می شود از این جا دادسته می شود که به جای دنیات که حرد دک نوع مستقلی است و میراند و میران با حیوان است، باید دجسم نامی" ذکر شود، که جنس متوسط میان جسم و حیوان می اشد.

برقرار خواهد بود. یعنی نبات طبعاً مبان جسم و حیوان قرار می گیرد و نمی توان جای آن را تغییر داد؛ مانند عدد سه که طبعاً میان عدد دو و عدد پچهار قرار می گیرد و اگر جای آن عوض شود دیگر عدد سه نخواهد بود. البته در این مثال، اصل چینش و ترتیب خاص میان امور یادشده، طبعی و حقیقی است، اما تعیین مبدأ برای آن قرار دادی بوده و به نحوهٔ اعتبار ما بسنگی دارد. اپس اگر مبدأ را جسم در نظر بگیریم، نبات متقدم و حیوان مناخر خواهد بود و اگر مبدأ را انسان قرار دهیم، حیوان متقدم و نبات متاخر خواهد بود.

این نوع تقدم و تأخر را «تقدم و ناخر رتبی» مینامند.

### رابطهٔ تقدم و تأخر با مسئله تشکیک

[از تحلیلی که برای مفهوم تقدم و تأخر بیان شد، هم چنین دانسته می شود که مسئلهٔ «تقدم و تأخر» به بحث «تشکیک» بازمی گردد. زیرا متقدم و متأخر هر دو در نسبت داشتن به یک مبدأ مفروض با یک دیگر مشترک اند، و اختلافشان نیز در همین نسبت می باشد؛ به این صورت که متقدم سهم بیشتری از آن نسبت دارد و متأخر سهم کمتری. بنابراین، مابه الامتیاز به مابه الاشتراک بازمی گردد و این همان تشکیک است. ا

### [3] ٢- تقدم و تأخر به شرف

آنگاه در مفهوم تقدم و تأخر تعميم داده شد و در مورد امور معنويي كه زيادت و

۱. تفاوتی که میان یحث نقدم و تأخر، که در طلسفه مطرح سی شود و بسعث کدی مشکک، که در سطتر صفارح می گردد. آن است که در بحث کلی مشکک روی آن امر مشتر کی که در یک، مصداق بیشتر است و در مصداق دیگر کسر است، تکیه می شرد و سبخن از آنجا آغاز می گردد؛ مثلاً گفته می شود: نسبت فرب مشکک است و در یک. مصداق بیش او میسداق بیش شده این مشکدا است و در مصداق بیش مقدریب، و مصداق بیش «قبری» و مصداق دیگر ش «قبری» می مصداق آغاز و گفته می شود یکی از آنها سهم بیشتری از امر مصداق داد و دلام می شود یکی از آنها سهم بیشتری از امر مشتری دارد و لذا مناخر می باشد.

نقصان می پذیرد نیز اعتبار شد؛ مانند: شعرف، فیضیلت و بـزرگواری و رذیـلت و فرومایگی؛ همچون تقدم دانا بر نادان و تقدم دلیر بر ترسو.

اگر مثلاً نوع با همهٔ کمالاتش، إمانند انسان کامل که واجد همهٔ ارزش های انسانی است] مبدأ قرار داده شود ملاحظه خواهد شد که نسبت دانا و نادان و نیز نسبت دلیر و ترسو با آن مبدأ متفاوت میباشد، [با آنکه هر دو اصل انتساب به آن مبدأ مشترکاند. از این رو، همان ملاکی که پیش از این برای تقدم و تأخر بیان شد، یعنی اشتراک دو چیز در نسبت داشتن به یک مبدأ مفروضی و اختلاف در میزان آن نسبت، در این جا نیز وجود دارد؛ نذا می توان آن را که نسبتش به مبدأ مفروض بیشتر و به آن نزدیک تر میباشد، متقدم و دیگری را متأخر نامید. [این نوع تقدم و تأخر اتقدم و تأخر به شود.

### [4] ۳۔ تقدم و تأخر زمانی

همچنین به تقدم و تأخر زمانی انتقال یافتند؛ به این صورت که ملاحظه کردند که دو جوء از زمان، مانند امروز و دیروز، هر دو حاصل قوهٔ اجرایی پس از خود میباشند و از این جهت با هم مشترکاند، با این تفاوت که همهٔ قوههایی که امروز حمل میکند، دیروز نیز حمل میکند، اما عکس آن صادق نیست. زیرا دیروز قوهٔ امروز را حمل میکند، اما امروز حامل قوهٔ خودش نیست، چرا که امروز فعلیت خودش را حمل میکند و فعلیت یک شیء با قوهٔ همان شیء جمع نمی شود.

به همین دلیل است که دو جزء زمان هردو با هم وجود بالفعل نمی یابند (زیرا اگر هر دو باهم وجود بالفعل نمی یابند، قوهٔ یک جزء با فعلیت همان جزء جمع خواهد شد. چون یکی از آن دو جزء دیگر می باشد و دیگری فعلیت خودش می باشد؛ پس اجتماع آن دو با هم اجتماع قوهٔ شیء با فعلیت همان شیء خواهد بود.]

بنابراین، میان اجزای زمان یک نحوه تقدم و تأخری وجود دارد که اجتماع جـز. متقدم و جز، مناخر در آن با یک دیگر ناممکن می باشد؛ برخلاف دیگر اقسام تقدم و تأخر [که متقدم و متأخر در آن با یک دیگر جمع می شوند.]

هم چنین میان حوادث و رویدادها، که در واقع حرکتهایی هستند که بس زمان منطبق می گردند، تقدم و تأخر زمانی وجود دارد و این نقدم و تأخر به واسطهٔ زمانی است که تعیّن این حرکات بوده و امتداد آنها را مشخص می سازد؛ هسانگونه که جسم طبیعی امتدادهای سه گانه [حامنداد در طول، عرض و عمق] را به واسطهٔ جسم تعلیمی، که تعیّن آن است. دارا می باشد. (

[حاصل آنکه: تقدم دیروز بر امروز ذاتی است. اما تقدم حوادثی که دیسروز رخ داده، بر پدیدههایی که امروز واقع می شود. به تبع تقدم دیروز بر امروز است.]

از این جا فلاسفه به این نکته پی بردند که در جهان هستی اقسام دیگری از تقدم و تأخر حقیقی و جود دارد: پس همهٔ اقسام آن راه اعم از اقسام حقیقی و اعتباری، استقرا کرده و شمار آن را به نُه رساندند. قسم اول: تقدم و تأخر رتبی: قسم دوم: تقدم و تأخر به شرف؛ قسم سوم: تقدم و تأخر زمانی، که دربارهٔ آن گفت و گو شد. (و اقسام دیگر آن عبار تند از:)

### [۵] ۴ـ تقدم و تأخر طبعي

«تقدم طبعی» عبارت است از: تقدم علت ناقص بر معلول. چراکه بـــا از تــفاع أن. معلول مرتفع میگردد، ولی با بودن آن، معلول و جــوب وجــود نــمییابد. و «تأخس طبعی» عبارت است از: تأخر معلول از علت ناقص.

۲. البته اصل امتدادهای سه گانه را جسم طبیعی ذات داراست. چینانکه در تبعریف آن اوردبانید: «جسم طبیعی جو هری است که در جهات سه گانه امتداد دارد: اما تعین و تشخص این امتدادها به واسطهٔ جسم معلیمی ای است. که بو آن عارض می گردد. پنابراین. آنچه عیارت موهم آن است: مقصود مؤلف بزرگواریژ نیسب.

### [8] ۵- تقدم و تأخر على

تقدم علت تام، که معلول به واسطهٔ وجود آن وجوب وجود مییابد، بر معلولش «تقدم علّی» خوانده میشود و تأخر معلول از علت تام خود «تأخر علّی» نام دارد.

[توضیح اینکه: معلول تا وجوب و ضرورت نبید و همهٔ ابواب عدم آن بسته نشود: موجود نسیگردد: الشیء مالم یجب لم بوجده از طرقی میدانیم معلول این وجوب و ضرورت را از علت تام خود دریافت میکند و علت تام تا خودش وجوب و ضرورت اداشته باشد، نمی تواند به معلول خود وجوب بدهد. از اینجا عقل یک نحوه تقدم و تأخری میان علت تام و معلول، نسبت به وجوب و ضرورت درک میکند؛ به این صورت که: علت نام و معلول هر دو وجوب وجود دارند و در این جهت مشترک میباشد، اما علت تام در وجوب وجود بر معلول خود تقدم دارد و معلول در این جهت از علت خود متأخر میباشد.

[ توضیح این که: علت ناقعی در وجود خود تقدم بر معلولش دارد. زیرا و صود معلول متوقف بر وجود علت ناقص می باشد و اگر علت ناقص وجود نداشته باشد، و جود معلول ناممکن خواهد بود. به دیگر سخن: معلول تنها در صور تی می تواند و جود داشته باشد که علت ناقص می تواند در صور تی که معلول وجود ندارد. نیز و جود داشته باشد. بنابراین، نسبت علت ناقص به وجود بیش از نسبت معلول به آن است؛ از این رو، علت ناقص تقدم بر معلول دارد و بین تقدم طبعی « نامیده می شود.]

### [7] ٤\_ تقدم و تأخر به تجوهر

اجزای ماهیت که همان جنس و فصل است بنابر اصالت ماهیت، بر خود ماهیت. «تقدّم به تجوهر» دارند و ماهیت از اجزای خود «تأخر به تجوهر» دارد. [نوضیح اینکه: بنابر اصالت ماهیت، آنچه متعلق جعل و اینجاد واقیع می شود همان ذات و ماهیت شیء است. حال اگر ماهیت شیء مرکب از دو جنز، (جنس و فصل) باشد، در این صورت تحقق آن ماهیت که یک کل مرکب از دو جنز، است متوقف و منوط بر هر یک از اجزای آن می باشد از این جهت اجزای ماهیت بر خود ماهیت تقدم دارند و ماهیت متأخر از آنها می باشد.

به دیگر سخن: اگر ما همان مرتبهٔ ذات ماهبت را درنظر بگیریم، با قاطع نظر از مرتبهٔ وجود، همان طور که در مرتبهٔ وجود و جود کل متوقف بر وجود جزء است، در مرتبهٔ ذات نبر ذات بجزء می باشد، جون ذات کل از ذات اجزا فراهم شده است. بنابراین، اجزای ماهبت در جوهریت و در ماهیت بودن و ذات بودن با بکادیگر مشترکاند بجون جزء ماهیت هم ماهبت است و لی جزء در همان ماهبت بودن و ذات بودن بر کل تقدّم دارد.]

این سه قسم اخیر، یعنی نقدّم و تأخر علّی، طبعی و به تنجوهر را تنقدم و تأخیر بالذات مینامند.

### [۸] ۷\_ تقدم و تأخر دهری

تقدم و تأخر دهری عبارت است از تقدم علت تام بر معلولش و تأخر معلول از علت تامش، اما نه از آن جهت که علت تام به معلول خود وجوب و ضرورت می دهد و وجود آن را افاضه می کند آن گونه که در نقلم و تأخر علی ملاحظه شد بلکه از آن جهت که وجود علت منفک و جدا از وجود معلول است و عدم معلول در مرتبه وجود علّت تقرر دارد: مانند تقدم عالم تجرد عقلی بر عالم ماده. این قسم را محقق بزرگوار سید داماد نا افزوده است.

ا تقدم و نأخر دهری از یک جهت شبیه تقدم و تأخر زمانی است و آن این که در هر دو متقدم و متأخر از هم منفک و جدا می باشند و با یک دیگر جمع نمی شوند؛ از این جهت با تقدم و تأخر على و طبعى تفاوت دارد، چراكه متقدم و متأخر در تقدم على و طبعى با يك ديگر جمع مى شوند. اما تفاوت تقدم و تأخر دهرى با نقدم و تأخر زمالى در آن است كه انفكاك در اولى طولى است، ولى در درمى عرضى مى باشد؛ مثلاً عالم عقل و عالم ماده در مرتبهٔ عالم عقل معدوم مى باشد.

### [٩] ٨ ـ تقدم و تأخر به حقيقت و مجاز

تقدم و تأخر به حقیقت و مجاز آن است که دو چیز در اتصاف به یک وصف مشترک باشند [و آن وصف به حر دوی آنها اسناد داده شود. [با این تفاوت که اتصاف یکی از آنها بالذات و اتصاف دیگری بالعرض می باشد [؛ یعنی اسناد آن وصف به یکی از آنها اسناد الی ماهوله است و اسنادش به دیگری از باب مجاز عقلی و اسناد به غیر ماهوله می باشد. [در این صورت آن که اتصافی بالذات است بر دیگری به ایس نحو از تقدم، تقدم دارد و آن که اتصافی بالعرض است متأخر، به این نوع از تأخر، خواهد بود.

به عنوان مثال، بنابر اصالت وجود و اعتباریت ماهیت، وجود تقدم به حقیقت بر ماهیت دارد، زیرا اتصاف وجود به موجود بودن بالذات و حقیقی است، اما انصاف ماهیت به موجودیت مجازی و به عرض اتصاف وجود می باشد. این قسم از تقدم و تأخر را صدرالمتألهین اضافه کرده است.

### [۱۱۹ مـ تقدم و تأخر به حق

«تقدّم به حق» عبارت است از: تقدم وجود علت تام بر وجود معلونش كه از علت مي باشد. اين نوع تقدم و تأخر با تقدم و تأخر علّى تفاوت دارد.

إدر تقدم و تأخر علَّي براي معلول ذاتي مستقل از علت اعتبار ميشود. كـه البيته

قائم به علت می باشد. فلاسفه پیشین گمان می کردند که علت و معلول هرکدام وجودی جداگانه دارند و فقط فرقشان در آن است که وجود علت بنفسه است و وجود معلول بغیره می باشد. بر این اساس تقدم و تأخر علی را میان ذات علت و ذات معلول تصویر کرده و گفتند که علت در وجوب وجود خود بر معلول تقدم دارد و معلول در وجوب وجود خود از علت متأخر است. اما براساس اصول «حکمت متعالیه» که صدرالمتألهین آن را بنیان نهاد، معلول وجودی مستقل از علت ندارد، بنکه وجودش در علت است و از شئون و مراتب علت محسوب می گردد و در این دید تقدم علت بر معلول تقدم یک وجود مستقل بر وجود دیگر نیست، بلکه نوع دید تقدم علت بر معلول تقدم به حق» نامیده می شود.]

صدرالمتألهين كه ابن قسم را افزوده است. در بيان آن مي گويد:

«وجود هر علت موجبهای به این نحو از تقدم، بر و جود معلول ذاتی خود مقدم میباشد. زیرا فلاسفه در تعریف علت فاعلی آورده اند: «علت فاعلی چیزی است که در شیئی مغایر با فاعل اثر میگذارد». بنابراین تقدم ذات فاعل بر ذات معلول تنقدم علی خواهد بود. اما تقدم وجود [ علت که یک وجود مستقل است]، بر وجود [ معلول که یک وجود دربط و فی غیره است]، نوع دیگری از تقدم میباشد: که با تقدم علی تفاوت دارد. زیرا [ باتوجه به آن که وجود معلول فی غیره و رابط است، ] میان وجود علت و وجود معلول تأثیر و تأثر و فاعلیت و مفعولیتی در کار نخواهد بود، بلکه حکم آن دو حکم شیء واحدی است که دارای شنون و اطوار گوناگون است و از یک حکم آن دو حکم شیء واحدی است که دارای شنون و اطوار گوناگون است و از یک

# في ملاك السبق و اللحوق في كلّ واحد من الأقسام

والسراد به، كما أشير إليه في الفصل السابق هو الأمر المشترك فيه بين المتقدّم والمتأخّر الذي يوجد منه شي للمتأخّر إلا وهو موجود للمتقدّم.

٢١ فملاك التقدّم و التأخّر بالرتبة هو النسبة إلى العبدء المحدود، كاشتراك الإمام و المأموم في النسبة إلى العبدء المفروض من المحراب أو الباب، مع تـقدُّم الإمام لوكان المبدء المفروض هو المحراب، و تقدّم المأموم لوكان هـو البـاب فـي الرتبة الحسيّة، و كتقدُّم كلَّ جنس على توعه في ترتّب الأجناس و الأنـواع إن كـان المبدء المفروض هو الجنس العالى، و تقدُّم كلَّ نوع على جنسه إن كان الأمر بالعكس.

[٣] وملاك التقدّم و التأخّر بالشوف اشتراك أمرين في معنىٌ من شأنه أن يتُصف بالفضل والسزيّة أو بالرذيلة، كاشتراك الشجاع و الجبان في الإنسائية التي من شأنها أن تتّصف بفضيلة الشجاعة، فللشجاع ما للجبان و لا عكس. و مثله تقدُّم الأرذل علي غيره في الرذالة.

[۴] وملاك التقدّم والتأخّر بالزمان هو اشتراك جزئين مفروضين سنه في وجمود متقض متصرّم مختلط فيه القوّة و الفعل، بحيث يتوقّف فيه فعليّة أحدهما على قوّته مع الآخر. فالجزء الذي بخلافه هو المتأخّر

كاليوم و الغد. فإنّهما مشتركان في وجود كمّي غير قارّ يتوقّف فعليّة الغد علي تبحقّق قوّته مع اليوم، بحيث إذا وُجد الغد بالفعل فقد بطلتْ قوّته و انصرم اليوم. فاليوم متقدّم و الغد متأخّر بالزمان.

وبسلاك التقدّم و التأخّر الزمانييّن ينحقّق التقدّم و التأخّر بسين الحسوادث الزمــانيّة بتوسّط الزمان، لما أنّها حركاتُ ذوات أزمان.

[۵] وملاك التقدّم و التأخّر بالطبع هـو الوجـود. ويـختصّ السـتقدّم بأن لوجـود الستأخّر توقَّفاً عليه. بحيث لو لم يتحتّق المتقدّم لم يتحقّق المتأخّر من غير عكس.

و هذا كما في التقدُم في العلّة الناقصة التي يرتفع بارتفاعها السعلول، و لا يلزم من وجودها وجودُه.

[9] وعن شيخ الإشراق أنّ التقدّم و التأخّر بالزمان من التقدّم و التأخّر بالطبع، لإنّ مرجعه بالحقيقة إلى توقّف وجود الجزء المتأخّر على وجنود المستقدّم، بسحيث يسرتفع بارتفاعه.

ورُدّ بأنّهما نوعان متغايران، فمن الجائز فيما بالطبع اجتماع المتقدّم و المتأخّر في الوجود بخلاف ما بالزمان، حيث يمتنع اجتماع المتقدّم و المتآخّر منه، بــل التـقدّم و المُتأخّرين أجزاء الزمان بالذات.

[٧] والحقّ، أنّ ابتناء التقدّم و التأخّر بالزمان على التوقّف الوجوديّ ببن الجزئين السبيل إلى نفيه، غير أنّ الوجود لشاكان غير قارّ يصاحب كلُّ جزء منه قوّة الجزء التالي المتنع الجنماع الجزئين، لا متناع اجتماع قوّة الشيء مع فعليّته، و المسلّم من كون التقدّم و التأخّر ذاتيّاً في الزمان كونهما لازمين لوجوده المتقضّي غير الفارّ باختلاط القوة و الفعل فيه.

فسن أراد إرجاع ما بالزمان إلى ما بالطبع عليه أن يفسّر ما بالطبع بما فيه الشوقّف الوجودي، ثمّ يقسمه إلى ما يجوز فيه الاجتماع بين المتقدّم و المتأخّر. كما في تقدَّم العلمة الناقصة على معلولها، و ما لا يجوز فيه الاجتماع، كما في تقدّم بعض أجزاء الزمان

على بعض.

[٨] والملاك في التقدّم و التأخر بالعليّة اشتراك العلّة النامّة و معلولها في وجوب الوجود، مع كون وجوب العلّة ـ و هي المتقدّمة ـ بالذات و وجوب المعلول ـ و هي المتأخّر ـ بالغير.

[٩] وملاك التقدّم و التأخّر بالتجوهر اشتراكهما في تقرّر الساهية، و للمتأخّر توقّفُ تقرري على المنقدّم كتوقّف الماهيّة التاشة على أجزائها.

و ملاك التقدّم و التأخّر بالدهر اشتراك مرتبة من مراتب الوجود الكلّية مع ما فوقها أو مادونها في الوقوع في متن الأعيان مع توقّقها العينيّ علي ما فوقها أو تبوقّف من دونها عليها، بحيث لا يجامع أحدُهما الآخر، لكون عدم المتوقّف مأخوذاً في مرتبة المتوقّف عليه كتقدّم عالم المفارقات العقليّة على عالم المثال، و تقدّم عالم المثال على عالم المادّة.

[+1] وملاك التقدّم و التأخّر بالحقيقة اشتراكهما في الثبوت الأعمّ مــن الحــقبقيّ والمجازيّ للمتقدّم الحقيقة وللمتأخّر المجاز، كتقدّم الوجود على الماهيّة بأصالته.

وملاك التقدّم والتأخّر بالحقّ اشتراكهما في الوجود الأعمّ مــن المستقلّ والرابـط وتقدّم وجود العله بالاستقلال و تأخّر وجود المعلول بكونه رابطاً.

## ملاک سبق و لحوق در هریک از اقسام آن

مقصود از ملاک سبق و لحوق ـ همانگونه که در فصل گذشته بدان اشاره شد ـ همان امری است که مبان متقدم و متأخر مشترک میباشد. [اما سهم متقدم از آن بیش از سهم متأخر است؛ یعنی [متقدم بهرهای از آن امر مشترک دارد که متأخر فاقد آن است، اما هرچه متأخر از آن دارد، متقدم نیز دارد. [بنابراین، ملاک تقدم و تأخر همان چیزی است که به نحو تشکیک هم در متقدم است و هم در متأخر و در واقع تقدم و تأخر در آن و به لحاظ آن واقع می شود.]

### [2] ملاک تقدم و تأخر رتبی

در تقدم و تأخر رتبی امر مشترک میان متقدم و متأخر همان «نسبت قرب به یک مبدأ معیّن» است؛ مثلاً امام و مأموم هر دو در نسبت نزدیکی به محراب و یا درب مسجد، که به عنوان مبدأ در نظر گرفته شده است. مشترکاند، اصا اگر محراب را به عنوان مبدأ در نظر بگیریم، امام [به آن نزدیک تر بوده و] مقدم بر مأموم خواهد بود و اگر درب مسجد را مبدأ قرار دهیم، مأموم [به آن نزدیک تر بوده و] مقدم بر امام خواهد بود. در این مثال ترتیب میان متقدم و ستأخر تر نیب حسی است.

مثال دیگرِ تقدم و ناخر رنبی سلسلهٔ اجناس و انواع است، که اگر جنس عالی را به

عنوان مبدأ فرض كنيم، جنس منفدم بر نوع خود خواهد بود و اگر نوع را مبدأ قرار دهيم، نوع بر جنس خود مقدم خواهد بود. [در اين جا تر تيب ميان منقدم و متأخر عقلى است، نه حسى، زيرا در خارج يک شى، واحد است که مثلاً جوهر، جسم، جسم نامى، حبوان و انسان، همگى بر آن صدق مىكنند. اسا عقل که ايس مفاهيم گوناگون را از آن مصداق واحد انتزاع مىكند، تر تيب خاصى را سيان آنها ادراک مىكند، که براساس اين تر تيب اگر جوهر را مبدأ قرار دهيم، جسم به آن از ديك تر بوده و منقدم بر جسم نامى و حيوان مىباشد و اگر انسان را مبدأ قرار دهيم، حيوان به بوده و متقدم بر جسم نامى و حيوان مى باشد و اگر انسان را مبدأ قرار دهيم، حيوان به آن نزديک تر بوده و متقدم بر جسم نامى و جسم خواهد بود. ا

### [3] ملاك تقدم و تأخر به شرف

ملاک نقدم و تأخر به شرف عبارات است از ۱۱ اشتراک دو امر در معنایی که شأنیت اتصاف به فضیلت و بر تری و یا پستی و فرومایگی را دارده. مثلاً انسان دلیر و انسان ترسو، هر دو در انسان بودن مشترک اند و انسانیت معنایی است که شأنیت اتصاف به فضیلت شجاعت و دئیری را دارد و از طرفی، آن چه را تر سو دارد دلیر نیز دارد، ولی دئیر مرتبهای از شجاعت را دارد که تر سو فاقد آن می باشد [و بنابراین، دلیر مفدم بر ترسو است و نسبتش به انسانیت بیش از ترسو می باشد.]

البته در این مورد می توان گفت: ملاک تقدم و تأخر همان صفتی است که میان دو نفر مشترک میباشد، اما در یکی بیشتر از دیگری است؛ مثلاً دلیل و تلوسو هم دو بهرهای از شجاعت دارند، زیرا انسان ترسو لااقل قوه و استعداد شجاعت را دارد، اما این شجاعت در دلیر به فعلیت رسیده و در ترسو به فعلیت نرسیده است. یا دو فقیه که

۱ ۱ ۱۰ وجه به انکه سلای تفدم و تأخر در هریک از افسام آن، همان امر مشتر؟. میان متقدم و متأخر است، نمی توان گفت: ملاکی اقدم و تأخر به شوف الشتراک دو امر... است. بلکه باید گفت: ملاک نقدم و تأخر به شوف. همان معنایی است که شانیت انساف به مزیب و با فروما یکی و دارد. این مسمحه در موارد بعدی نیر رخ داده است: بعنی در همهٔ موارد راژهٔ داشمراک در مورد ملاک به کار رفته است که پاید خذف شود.

یکی اعم از دیگری است: هر دو در ملکهٔ فقاهت مشترکاند، اما بهره اعلم از آن ملکه بیش از دیگری است و لذا بر وی نقدم دارد.]

[این نوع تقدم و تأخر در ارزش های منفی لیز مطرح می شود:] مثلاً انسان پست تر بر انسان پست تقدم دارد [، زیرا هر دو فرومایگی مشترک اند، اما سهم یکی بیش از دیگری است.]

### [4] ملاک تقدم و تأخر زمانی

ملاک تقدم و تأخر زمانی عبارت است از: «اشتراک دو جزء فرضی از زمان در وجود گذرا و سیّالی که قوه و فعل در آن با هم آمیخته است؛ به گونهای که فعلیت یکی از آن دو جز، متوقف بر قوهاش است که همراه با جزء دیگر می باشد». جزئی که قوه جزء دیگر را با خود دارد، متقدم بر جزء دیگر است و آن جزء دیگر متأخر از آن می باشد؛ مثلاً امروز و فردا، [که دو جزء فرضی از زماناند]، هر دو یک وجود کتی و گذرا دارند و از این جهت با یک دیگر مشترکاند، اما فعلیت فردا متوقف است بر تحقق قوهٔ آن در امروز: به گونهای که با فعلیت یافتن فردا، قوهٔ آن زایل گشته و امروز، که حامل قوهٔ فردا است، می گذرد و معدوم می گردد. از این رو، امروز تقدم زمانی بر فردا و فردا تأخر زمانی از امروز دارد.

حوادث زمانی نیز با همان ملاک تقدم و تأخر زمانی، بر یک دیگر تقدم و تأخر می یابند. البته این تقدم و تأخر اولاً و بالذات از آنِ اجزای زمان است: اما چون حوادث و رویدادهای زمانی، حرکتهایی هستند که هرکدام دارای زمان ویژهٔ خود می باشند. به تبع زمان، بر یک دیگر تقدم و تأخر می یابند.

### [5] ملاك تقدم و تأخر طبعي

ملاک تقدم و تأخر طبعي همان ووجوده است (؛ يعني متقدم و متأخر در اصل

مو جودبودن باهم مشتركالد. [اما و يؤكى متقدم آن است كه وجود منا نحر متوقف و وابسته به وجود آل مي باشده به گونهاى كه اگر متقدم تحقق نيابد متأخر نيز به وجود نخواهد آمد، ولى عكس آن صادق نيست؛ [يعني وجود متقدم توقف بر وجود متأخر ندارد]

تقدم و تأخر طبعی میان علت ناقص و معلول آن بسرقرار میهاشد، زیبرا وجود معلول متوقف بر وجود حلت ناقص است، در عین حال وجود علت ناقص به وجود معلول وجوب و ضرورت نمی دهد. (از این جهت این نوع تقدم و تأخر از تقدم و ناخر علی امتیاز می باید. حاصل آن که: علت ناقص و معلول، هر دو، انتساب به وجود دارند، اما در این انتساب با هم فرقی دارند؛ انتساب علت ناقص به وجود مقدم بسر انتساب معلول به وجود علت ناقص میهاشد.)

### ه تقدم طبعی نظریه شیخ اشراق دربارهٔ ارجاع تقدم زمانی به تقدم طبعی $[\mathcal{F}]$

به نظر شیخ اشراق، بنابر آنچه از وی نقل شده است، تقدم و ناخر زمانی یک قسم از تقدم و تأخر طبعی به شمار می رود، زیرا بازگشت نقدم و تأخر زمانی به آن است که و جود جزء متأخر متوقف بر و جود جزء متقدم می باشد؛ به گونه ای که اگر جزء متقدم تحقق نیابد، جزء متأخر نیز تحقق نخواهد یافت.

در رد سخن شیخ اشراق گفتهاند: تقدم و تأخر زمانی مستقل بوده و نمی توان آن را قسمی از تقدم و تأخر طبعی اجتماع متقدم و متأخر در وجود جایز و ممکن [بلکه واجب و لازم] میباشد؛ برخلاف تقدم و تأخر زمانی، که اجتماع جزء متقدم و جزء متأخر در آن ناممکن میباشد. به بنابرایس بابد گفت: تقدم و تأخر میان اجزای زمان ذاتی است: [بعنی اجزای زمان از آن جهت که جزء زمان اند، بر یک دیگر تقدم و تأخر دارند، نه از آن جهت که هریک از عنت ناقص

برای جزء پسی از خود است و جزء بعدی متوقف بر جزء قبلی میباشد، تا به تقدم و تأخر طبعی بازگر دد.]

[۷] حقیقت آن است که تقدم و تأخر زمانی براساس توقف وجودی اجزای زمان بر یک دیگر استوار است و این رائمی توان نفی کرد. لکن وجود زمان، چون یک وجود گذرا و سیال است و هر جزئی از آن قوهٔ جزء پس از خود را همراه دارد. اجتماع دو جزء آن در وجود ناممکن می باشد، چرا که [مسئلزم اجتماع قوهٔ شیء با فعلیت همان شیء است و] اجتماع قوهٔ شیء با فعلیت همان شیء است و محال است.

[اما این که گفته شد: تقدم و تأخر میان اجزای زمان ذاتی است، منافاتی با آن ندارد که این تقدم و تأخر مبتنی بر توقف وجودی اجزای زمان بر یک دیگر باشد، زیرا] قدر مسلم از ذاتی بودن تقدم و تأخر میان اجزای زمان آن است که این تقدم و تأخر لازمهٔ نحوهٔ خاص وجود زمان می باشد که قوه و فعل در آن باهم آمیخته است و از این رو گذرا و سیال می باشد.

بنابراین، اگر بخواهیم تقدم و تأخر زمانی را به تقدم و تأخر طبعی ارجاع دهیم و قسمی از آن به شمارش آوریم، باید در تفسیر تقدم و تأخر طبعی ا بگوییم: «تقدم و تأخری است که در آن، متأخر بر متقدم توقف وجودی دارد» و آنگاه آن را به دو قسم تفسیم کنیم:

۱ ـ مواردي كه اجتماع متقدم و متأخر در آن جايز و ممكن، [بلكه واجب و لازم] ميباشد؛ مانند تقدم علت ناقص بر معلول خود.

۲\_مواردی که اجتماع متقدم و متأخر در آن ناممکن میباشد. مانند تقدم بعضی از اجزای زمان بر بعضی دیگر.

أ. البته مقصود از «رجوب بالذات» در اين جا وجوب بالذات مضيق، كه ننها در واجب تعانى مصداق دارد، بيست، بلكه مقصود از آن وجوب بالذات نسبى و اضافى است. بدين معنا هر علنى در مقايسه با معنول خود وجوب بالذات دارد؛ يعنى وجوب خود را از معلولش كسب بكرده است.

### [8] ملاك تقدم و تأخر علّي

ملاک تقدم و تأخر علَى همان «اشتراک علمت تمام و معلول در وجوب و جود است»؛ با این تفاوت که وجوب علت تام، که متقدم بر معلول است، و جوب بالذات است و وجوب معلول، که متأخر از علت تام است، وجود بالغیر می باشد.

[توضیح این که: براساس قاعدهٔ فلسفی: «الشیء مالم یجب لم یُوجَدّ» علت تام و معلول که در خارج تحقق یافته اند، هر دو وجودشان واجب و ضروری میباشد و در اصل وجوب وجود با یک دیگر مشتر کاند، اما میان آنها تفاوتی است و آن ایس که معلول، وجوب وجود خود را از علت خویش کسب کرده است، اما علت وجوب وجود خود را از معلول کسب نکرده است. و از آن جا که «فاقد شیء معطی آن نخواهد بود» باید علت تام در رتبهٔ مقلم بر معلول، وجوب وجود داشته باشد، تا بتواند وجود معلول را واجب گرداند. بنابراین، انتساب علت تام به وجوب وجود مقدم بر انتساب معلول در اصل انتساب به وجوب با هم معلول به آن میباشد، با آن که علت و معلول در اصل انتساب به وجوب با هم

### [9] ملاک تقدم و تأخر به تجوهر

ملاک تقدم و تأخو به تجوهر اشتراک متفدم و متأخو در تقرر ماهیت و تحقق آن است»، با این تفاوت که تقرر ماهیتِ متأخر متوقف بسر تقرر ماهیت متقدم میباشد؛ مانند توقف ماهیت تام بر اجزایش. [ماهیت تام و اجبرای آن، یعنی جنس و فصل آن ماهیت، در اصل ذات بودن و ماهیت بودن با یک دیگر مشترکاند، اما ماهیت تام در همان ذات بودن و تقرر ماهیتش متوقف بسر جنس و فصل خود میباشد و از این جهت تقرر ماهیت جنس و فصل متقدم بر تقرر ماهیت کل (ماهیت تام) میباشد.

### ملاک تقدم و تأخر دهری

ملاک تقدم و تأخر دهری عبارت است از : ۱۱ششراک یک مرتبه از مراتب کلی وجود دامرتبه بالاتر و با مرتبه پایین تر از خود در تحقق داشتن در متن عالم وجود ده با این تفاوت که وجود خررجی آن مرتبه متوقف بر سر تبه بالاتر از خود است و یا وجود عینی مرتبه بایین تر بر آن متوقف می باشد؛ به گونه ای که مرنبهٔ بایینی با مرتبهٔ بالایی جمع نمی شود، ایعنی مرتبهٔ بایینی با حد وجودی خاصی که دارد در مرتبهٔ بالاتر تحقق ندارد] به دلیل آن که اعدم توقف در مرتبهٔ متوقف علیه مأخوذ می باشد؛ مانند تقدم عالم مفارقات عقلی بر عالم مثال و تقدم عالم مثال بر خالم

إتوضيح اينكه: في المثل عالم منال و عالم ماده هر دو بخشي از عبالم وجود را اشغال كرده اند و در متن عالم وجود تحقق دارند و از اين جهت باهم مشترك اند، اما فرقشان در اين است كه عالم مثال، چون علت مفيض عالم عاده است و بر آن احاطهٔ وجودى دارد، هرچه از متن عالم وجود راكه عالم ماده اشغال كرده، عالم مثال نيز در آنجا تحقق دارد، اما عالم مثال مرتبهاى از متن عالم وجود را اشغال كرده است كه عالم ماده، به لحاظ حد وجودى خاص خود. آن را اشغال نكرده است؛ از اين جهت عالم مثال متأخر مي باشد. ا

### [ + 1 ] ملاك تقدم و تأخر به حقيقت

ملاک تقدم و نأخر به حقیقت عبارت است از اهاشتراک دو امر در اصل ثبوت، اعم از ثبوت حقیقی و ثبوت مجازی د ثبوت حقیقی از آنِ متقدم و ثبوت مجازی از آن متأخر میباشد؛ مانند تقدم وجود برماهیت، بسه لحاظ اصالت وجود و اعتباریت ماهیت.

### ملاك تقدم و تأخر بدحق

ملاک تقدم و تأخر به حق همان «اشتراک در وجود است، اعم از وجود مستقل و وجود رابط»، وجود علّت، از آنجا که نسبت به و جود معلول وجودی مستقل می باشد، بر وجود معلول تقدم دارد و وجود معلول، از آنجا که نسبت به وجود علت رابط و فی غیره می باشد، از وجود عست متأخر می باشد.

# في المعيّة

وهى اشتراك أمرين فى معنى من غير اختلاف بالكمال و النقص اللذين هما التقدّم و التأخّر مَسعَين فى ذلك و التأخّر، لكن ليس كلّ أمرين ارتفع عنهما نوع من التقدّم و التأخّر مَسعَين فى ذلك النوع. فالجواهر المفارقة ليس بينهما تقدّم و تأخر بالزمان ولامعيّة فى الزمان. فالمعان زماناً يجب أن يكونا زمانيين من شأنهما التقدّم و التأخّر الزمانيّان، فاذا اشتركا فى معنى زمانيّ من غير تقدّم و تأخّر فيه فهما المعان فيه.

[٣] وبذلك يظهر أنّ تقابل المعيّة مع التقدّم و التأخّر تقابل العدم و السلكة. فالمعيّة اشتراك أمرين في معنى من غير اختلاف بالتقدّم و التأخّر، و الحال أنّ من شمانهما التقدّم و التأخّر في ذلك المعنى و التقدّم والتأخّر من الملكات والمعيّة عدميّة.

[٣] فالمعيّة في الرتبة كمعيّة المأمومين الواقفين خلف الإمام بالنسبة إلى المبدء المقروض في المسجد في الرتبة الحريّة وكمعيّة نوعين أو جنسين تحت جنس في الأنواع و الأجناس المترتبة بالنسبة إلى النوع أو الجنس، و المعيّة في الشرف كشجاعين متساويين في الملكة.

 [۴] والمعيّة في الزمان كحركتين واقعتين في زمان واحد بعينه و لا يتحقق معيّة بين أجزاء الزمان نفسه حيث لا يخلو جزان منه من التقدّم و التأخّر.

[۵] والمعيّة بالطبع كالجزئين المـــــــاوبين بــالنسبة إلى الكــلّ و المــعيّة بــالعلّية

كمعلولى علَّة واحدة تامّة ولانتحقّق معيّة بين علّتين تامّتين، حيث لا تسجتمعان عسلى معلول واحد، و الحال في المعيّة بالحقيقة و المجاز و في المعيّة بالحق كالحال في المعيّة بالعلّية.

والمعيَّة بالدهر كما في جزئين من أجزاء مرتبة من مراتب العين لو فرض فيهاكثره.

### معیّت [ باهمی]

#### تعريف معينت

معیّت عبارت است از : السنراک دو اسر در یک معنا بدون آنکه اختلافی بنا یک دیگر در کمال و نقص، که همان تقدم و تأخر است، داشته باشنده اما باید دانست که ارتفاع لوع خاصی از تعدم و تأخر از دو اس به تنهایی موجب نمی گردد که بر آن دو اس سعیت از همان نوع صادق کند؛ فی المش میان جواهر مفارق رابطهٔ تقدم و تأخیر زمانی برقرار نیست، در عبن حال آنها معیت زمانی نیز با یک دیگر ندارند، زیرا دو چیز آنها در صورتی سعیت زمانی خواهند داشت که هر دو از آمور زمانی و ده و شأنیت تقدم و تأخر زمانی در آنها و جود داشته باشد؛ در این صورت اگر آن دو چیز در یک معنای زمانی مشترک بوده و تقدم و تأخری نسبت به آن معنه بر یک دیگر ندائشه باشند، میانشان رابطهٔ معیت زمانی برقرار می باشد و آن دو در زمان ، باهم، خواهند

1۲۱ از این جا دانسته می شود که تفایل معیت با تقدم و تأخر از نوع تقابل عدم و ملکه است. بنابراین، در تعریف معیت بایدگفت: «معیت عبارت است از اشتراک دو امر در یک معنا، بدون آنکه در آن معنا اختلاف به نقدم و تأخر داشته باشند. در حالی که شأنیت تقدم و تأخر در ان معنا را دارند و بنابراین، نقدم و تأخر در ان معنا را دارند و بنابراین، نقدم و تأخر در ان معنا را دارند و بنابراین، نقدم و تأخر در ان معنا را دارند و بنابراین، نقدم و تأخر در ان معنا را دارند و بنابراین، نقدم و

بوده و ملکه محسوب میشود اما معیت از امور عدمی به شمار میرود.

[البته باید توجه داشت که نعریف یادشده، از نوع تعریف شی، به لازم آن است. چراکه اگر از بنب تعریف شی، به بیان حقیقت خود آن شی، بااشد، معیت اسری وجودی خواهد بود. بنابراین، معیت در حقیقت عبارت است از: ۶عدم اختلاف دو امر در معنایی که شأنیت اختلاف در آن معنا را دارنده. البته لازمهٔ این عدم اختلاف همان اشتراک در آن معناست.]

### [4] اقسام معيّت

۱ معیّت در رتبه؛ مانند معیت دو مأمومی که در کنار یک دیگر پشت سر اسام ایستادهاند، نسبت به مبدأ مفروض در مسجد [خواه آن مبدأ امام بباشد و یا درب مسجد باشد.] در این مثال تر تیب میان دو شیء که با هماند. ترتیب حسی است. اما معیت در تر تیب غیرحسی مانند: معیت دو نوع یا دو جنس که نحت یک جنس قرار گرفتهاند، در سلسلهٔ متر تب انواع و اجناس، نسبت به آن نوع یا جنس. [اگر نوع سافل را مبدأ فرار دهیم و از پایین رو به بالا برویم، دو نوع مندرج تحت یک جنس قریب نسبت به آن نوع سافل با یک دیگر معیت خواهند داشت. و اگر جنس عالی را مبدأ فرار داده و از بالا به پایین بیاییم، دو جنسی که تحت یک جنس مندرجاند، نسبت به آن جنس عالی معیت خواهند داشت. علی مندرجاند، نسبت به آن

۲ معیت در شرف؛ مانند دو انسان دلیر که در منکهٔ شجاعت برابر می،اشند.

[۴] ۳ معیت در زمان؛ مانند دو حرکت که در زمان واحد تحقق می یابند. [این زمان واحد تحقق می یابند. [این زمان واحد ممکن است زمان همان دو حرکت باشد، مانند زمان حرکت جوهر و حرکت اعراض آن جوهر که به تبع حرکت جوهر صورت می پذیرد و ممکن است زمان سومی باشد که زمان هر یک از آن دو حرکت بر آن منطبق می گردد؛ مانند آن جا که دو اتو مبیل در یک ساعت معین باهم حرکت کرده و با هم نیز توقف می کنند. درهر

حال معیت، میان حوادث و رویدادهای زمانی واقع می شود، اما میان اجزای خود زمان هرگز معیت برقرار نخواهد شد: بلکه همیشه میان آنها رابطهٔ تنقدم و تأخر موجود خواهد بود.

۱۵۱ ۳ معیت طبعی: مانند دو جزء مساوی نسبت به کل. [مثلاً اکسیژن و ٹیدروژن هر دو علت ناقص برای آب میباشند و از این رو تقدم طبعی بر آب دارند، اما نسبت آنها با آب یک سان است؛ یعنی چنین نیست که یکی از آن متوقف بر دیگری بوده و در نتیجه به آب نز دیک تر باشد، بلکه همر دو در عرض یک دیگر آب را به وجود می آورند و از این جهت معیت طبعی دارند.]

۵ معیت علّی؛ مانند دو معلول یک علّت نام باید توجه داشت که هرگز میان دو علت تام رابطهٔ معیت علّی برقرار نمی شود، زیرا هیچگاه دو علّت تام یک معلول واحد نخواهند داشت، (تا نسبت به آن معلول، تقدم و تأخری میان آنها برقرار نبوده و در عرض هم باشند.)

۶ معیت به حقیقت و مجاز؛ همان نکته ای که در مورد معیت علّی بیان شد، در مورد معیت به حقیقت و مجاز نیز صادق است. [توضیح این که: همان گونه که معیت علّی تنها در مورد معلولها ممکن می باشد و هرگز در مورد علتها صادق نیست، معیت به حقیقت و مجاز نیز تنها در مورد مجازها روی می دهد و هرگز در مورد حقیقت معیوت به حقیقت و مجاز نیز تنها در مورد جسم تقدم به حقیقت بر ماهیت صورت جسمی و ماهیت مادهٔ اولی دارد و این دو ماهیت هر دو تأخر حقیقت و مجاز از وجود جسم دارند، اما میان خودشان معیت به حقیقت و مجاز برقرار است، زیرا موجودیت هردوی آنها به غزض موجودیت «وجود جسم» می باشد و از این جهت تقدم و تأخری بر یک دیگر ندارند.]

۷ معیت به حق؛ نکتهٔ یادشده در مورد معیت به حق نیز صادق است. (بنابراین،
 این نوع معیت تنها در مورد وجود دو صعلول یک صلت برقرار می شود، زیرا دو

معلول یک علت هر دو، در رابط بودن نسبت به آن علت با یک دیگر مشترکاند، و از این جهت تفاوتی باهم ندارند؛ برخلاف دو علتِ مفیض موجود، که چون یک معلول واحد و مشترک نمی توانند داشته باشند، هرگز در مستقل بودن نسبت به یک معلول با هم مشترک نخو اهند بود.]

[۶] ۸ معیت دهری؛ مانند دو جزء از اجزای یک مرتبه از مراتب واقع، اگر بتوان در آن مرتبه کثرتی فرض کرد. [مثلاً بنابر نظریهٔ حکمای اشراقی در مورد عقول عرضی، میان آن عقول معیت دهری برقرار خواهد بود. زیرا همهٔ آنها معلول علت واحدند؛ در نتیجه مرتبهٔ واحدی از متن واقع را اشغال کرده اند و از این جهت تقدم و ناخر دهری نسبت به یک دیگر ندارند.]

## في معنى القدم و الحدوث و أقسامهما

إذا كان الساضي من زمان وجود شيء أكثر مئا مضى من وجود شيء آخر. كزيد مثلاً يمضي من عبره خسون و قد مضى من عبر عبرو أربعون ستي الأكثر زماناً عند العامّة قديماً، والأقل زماناً حادثاً. و المتحصّل منه أنّ القديم هو الذي كان له وجود في زمان لم يكن الحادث موجوداً فيه بُعد، أي إنّ الحادث مسبوق الوجود بالعدم في زمان كان القديم فيه موجوداً بخلاف القديم.

[٢] وهذان المعنيان المتحصلان إذا عمما و أخذا حقيقيين كانا من الأعراض الذائية للسوجود من حيث هو موجود. فانقسم الموجود السطلق إليهما. و صار البحث عليهما بحثُ فلسفياً.

فالسوجود بنقسم إلى قديم و حادث، و القديم ما ليس بمسبوق الوجود بالعدم، و الحادث ماكان مسبوق الوجود بالعدم.

[٣] والذي يصح أن يؤخذ في تعريف الحدوث و القدم من معاني السبق و أنواعه المذكورة أربعة، هي: السبق الزماني، و السبق العلي، و السبق الدهري و السبق بالحق. فأقسام القدم و الحدوث الزمانيان، و القدم و الحدوث العليان و هو المعروف بالذاتيين، و القدم و الحدوث بالحق، و القدم و الحدوث الدهريان، و نبحث عن كل منها تفصيلاً.

## معنای حدوث و قدم و اقسام آن

## معناي عرفي حدوت وقدم

[در عرف عامهٔ مردم حدوث به معنای «تازگی» و قدم به معنای «کهنگی» می باشد.]
اگر دو شی، در مقایسه با یک دیگر به گونه ای باشند که زمانی که از وجود یکی از آنها
سپری گشته، بیش از زمانی باشد که از وجود دیگری گذشته است. نزد عامهٔ مردم آن
که زمان وجودش بیش از دیگری است، «قدیم» [-کهنه] و آن که زمانش کمتر است،
«حادث» [تازه -نو | خوانده می شود؛ مثلاً اگر از عمر «علی» پنجه سنال و از عمر
«حسن» چهل سال گذشته باشد «علی» قدیم و «حسن» حادث خواهد بود. [و یا مثلاً
کتاب هفار در مقایسه باشرح منظومه قدیمی و کهنه محسوب می شود و شرح منظومه
نسبت به آن، حادث و جدید به شمار می آید.]

آن چه از تحلیل معنی عرفی قدم و حدوث به دست می آید آن است که: «قدیم» چیزی است که در بخشی از زمانی که حادث در آن هنوز به وجود نیامده است وجود دارد؛ به دیگر سخن: وجود حادث مسبوق است به نبودن در زمانی که قدیم در آن موجود می باشد؛ برخلاف قدیم [که وجودش مسبوق نیست به نبودن در زمانی که حادث در آن موجود می باشد؛ مثلاً اگر «علی» در سال ۱۳۲۰ و هحسن» در سال ۱۳۳۰ متولد شده باشد، وجود «حسن» مسبوق به نبودن در دههٔ ۱۳۲۰ است، که «علی» در آن موجود بوده است؛ برخلاف و جود «علی» که مسبوق به نبودن در زمانی که حسن در آن موجود باشد، نیست. ا

[مفهوم عرفي حدوث و قدم دو ويزگي دارد:

۱ ـ اینکه مفهومی نسبی و اضافی است، زیرا فقط هنگام مقابسهٔ عمر دو پدیده و ملاحظهٔ طولانیتر بودن عمر یکی نسبت به دیگری، آن مفاهیم به دست می آید.

۲ ـ این که خصوص سبق و پیشی زمانی در آن معتبر میباشد. ا

## [1] اصطلاح فلسفى حدوث وقدم

حال اگر معنای عرفی حدوث و قدم را از حالت اضافی بودن بدر آورده و آنها را به صورت دو مفهوم نفسی و حقیقی در آور بم: هم چنین در آن تعمیم دهیم [به گونهای که اقسام دیگر سبق و تقدم را نیز فراگیرد: | در این صورت حدوث و قدم از اعراض خاتی موجود مطلق محسوب شده و موجود مطلق به حادث و قدیم تقسیم خواهد شد و در نتیجه بحث از حدوث و قدم یک بحث فلسقی به شمار خواهد آمد.

بنابراین، موجود تقسیم می شود به: حادث و قدیم. قدیم عبارت است از: «آنچه وجودش مسبوق به عدم آن نمی باشد. او حادث عبارت است از: «آنچه وجودش مسبوق به عدم آن است».

[۴] [همانگونه که یادآور شدیم، مقصود از «سبق» در اصطلاح فلسفی حدوث و قدم، معنای عام آن است، اما] از میان انواع گوناگون سبق، تنها چهارنوع از آن را می توان در تعریف حدوث و قدم اخذ و اعتبار نمود، که عبار تند از: سبق زمانی، سبق علی، سبق دهری و سبق به حق، بنابراین حدوث و قدم بر چهار قسم خواهد بود:

١ ـ حدوث و قدم زماني.

٢ ـ حدوث و قدم علَى، كه به حدوث و قدم ذاتي معروف است.

٣-حدوث و قدم به حق.

۲ـ حدوث و قدم دهري.

ما در طی فصلهای بعدی به تفصیل دربیارهٔ اینن اقسیام چیهارگانه گفت و گیو خواهیم کرد.

### [1] الفصل الخامس

## في القدم و الحدوث الزمانيين

الحدوث الزمائي كون الشيء مسبوق الوجود بعدم زمانيّ. و هو حصول الشيء بعد أن لم يكن، بعديّة لا تجامع القبليّة. و لا يكون العدم زمانيّا إلّا إذا كان ما يقابله مسن الرسان الوجود زمانيّا، و هو أن يكون وجود الشيء تدريجيّاً منطبقاً على قطعة مسن الرسان مسبوقة بقطعة ينطبق عليها عدمه. و يقابل الحدوث بهذا المعنى القدم الزمانيّ الذي هو عدم كون الشيء مسبوق الوجود بعدم زمانيٌّ ولازمه أن يكون الشيء موجوداً في كل قطعة مفروضة قبل قطعة من الزمان منطبقاً عليها.

| ١٣ وهذان المعنيان إنّما يصدقان في الامور الزمانيّة التي همي منظروفة للـزمان منطبقة عليه، وهي الحركات و المتحرّكات، و أمّا نفس الزمان فلا يتّصف بالحدوث و القدم الزمانيّين، إذ ليس للزمان زمان آخر حتّى ينطبق وجوده عليه فيكون مسبوقاً بعدم فيه أو غير مسبوق.

تعم لمّاكان الزمان متّصفاً بالذات بالقبليّة و البعديّة بالذات غير المجامعتين كان كلّ جزء منه مسبوق الوجود بعدمه الذي مصداقه كلّ جزء سابق عليه، فكلّ جزء من الزمان حادثُ زمانيّ بهذا المعنى. و كذلك الكلّ، إذ لمّاكان الزمان مقداراً غير قبارّ للحركة التي هي خروج الشيء من القوّة إلى الفعل تدريجاً كان فعليّة وجوده مسبوقة بقوّة وجوده، و هو الحدوث الزمائيّ.

[٣] وأمّا الحدوث بمعنى كون وجود الزمان مسبوقاً بعدم خارج من وجوده سابق عليه سبقاً لا يجامع فيه القبلُ البعد، ففيه فرضٌ تحقّق القبليّة الزمانيّة من غبر تبحقّق الزمان، و إلى ذلك يشير ما نقل عن المعلّم الأوّل: «أنّ من قال بحدوث الزمان فقد قال بقدّمه من حيث لا يشعر».

## ا۴] تنبيه

قد تقدّم في مباحث القوّة و الفعل أنّ لكلّ حركة شخصيّة زماناً شخصيّاً يخصّها و يقدرها، فمنه الزمان العموميّ الذي يعرض الحركة العموميّة الجوهريّة التي تتحرّك بها مادّة العالم المادّيّ في صورها، و منه الأزمنة المتفرّقة التي نعرض الحركات المتفرّقة العرضيّة و تقدّرها، و أنّ الزمان الذي يقدّر بها العامّة حوادث العالم هو زمان الحركة اليوميّة الذي يراد بتطبيق الحوادث عليه الحصولٌ على نسب بعضها إلى بعض بالتقدّم و التقور و الطول و القصر و نحو ذلك.

[۵] إذا تذكّرت هذا فاعلم أنّ ما ذكرنا، من معنى الحدوث و التجدم الزمانيين يجري
 في كلّ زمان كيفماكان، فلا تغفل.

### حدوث و قدم زماني

حدوث زمانی عبارت است از: «مسبوق بودن و جود شیء به عدم زمانی آن»؛ یعنی حصول و پیدایش شیء پس از معدوم بودن آن شیء؛ به گونهای که عدم سابق با و جود لاحق هرگز قابل جمع نعی باشد. [توضیح این که: «عدم سابق» که در حدوث معتبر است، بر دو قسم است: ۱ عدم مجامع، ۲ عدم غیرمجامع، یاعدم صقابل. «عدم مجامع» آن عدمی است که با و جود لاحق جمع می شود؛ مانند هصدم ذاتی» که شرحش خواهد آمد. عدم ذاتی شیء با و جود آن شیء جمع می شود، یعنی شیء در همان حال که موجود است، ذاتاً معدوم می باشد و عدم ذاتی خود را همراه دارد. اما «عدم مقابل» آن است که با و جود لاحق جمع نمی گردد. و «عدم زمانی» از این قبیل است؛ یعنی عدم زمانی یک شیء هرگز با و جود آن شیء جمع نمی گردد، بلکه هرکدام بر زمان خاصی منطبق می گردند.]

عدم شیء تنها در صورتی «عدم زمانی» خواهد بودکه وجودی که در بـرابـر آن<sup>۱</sup> است، زمانی و ندریجی باشد. [زیرا عدمْ بطلان محض بوده و هیج شیئیتی ندارد، تا به

مقصود از وجود در برابر هدم، همان وجودی است که عدم آن را وقع کرده است؛ مثلاً اگر حسن در سان ۱۳۵۰ به دنیا آمده باشده عدم سابق حسن در برابر وجود سابق آن است، نه وجودی که از سال ۱۳۵۰ حادث گشته است. البته تدریجی بودن و نبودن وجود سابق، تابع تدریجی بودن و نبودن و جود لاحق است.

زمانی بودن یا زمانی نبودن آن حکم شود، بلکه عدم در اثر اضافه شدن به و جودی که در برابر آن است، بهرهای از ثبوت می یابد. اگر یک وجود تدریجی و منطبق بر زمان باشد، عدمی که جایگزین آن می شود نیز تدریجی و منطبق بر زمان خواهد بود. بنابراین، عدم بک شیء تنها درصورتی عدم زمانی خواهد بود که اگر وجود آن شیء جایگزین عدم آن شود، آن وجود آن شیء

بنابراین حدوث زمانی شیء بدین معنا است که: شیء یک وجود تدریجی دارد که بر قطعهای از زمان منطبق میگردد و آن وجود مسبوق است به قطعهٔ دیگری از زمان که عدم آن شیء بر آن منطبق میگردد.

در برابر حدوث به معنای بادشده، اقدم زمانی، قبرار دارد که عبارت است از: «مسبوق نبودن وجود شیء به عدم زمانی». لازمهٔ مسبوق نبودن وجود شیء به عدم زمانی آن است که شیء موردنظر در هر قطعهای از زمان که پیش از قطعهٔ دیگر فرض شود، موجود باشد و وجودش بر آن قطعه منطبق گردد.

[۲] حدوث و قدم به معنای یادشده تنها بر حرکتها و اشیای دارای حرکت (متحرکها) صدق میکند، که وجودشان در ظرف زمان تحقق یافته و بر زمان منطبق میگردد. اما خود زمان به حدوث و قدم زمانی متصف نمی شود. زیرا برای زمان، زمان دیگری نیست تا وجودش بر آن منطبق گردد و در نتیجه مسبوق به نبودن در آن زمان و یا غیر مسبوق به نبودن در آن باشد، [تا در صورت اول متصف به حدوث زمانی و درصورت دوم متصف به قدم زمانی شود.]

البته از آنجاکه زمان ذاتاً منصف به قبلیت و بعدیت ذاتی بوده و غیرقابل جمع است، وجود هر جزئی از زمان مسبوق به علم آن جزء خواهد بود؛ به گونهای که هریک از اجزای پیشین، ظرف علم آن می باشد؛ (نه آنکه اجزای پیشین، ظرف علم آن جزء باشند، تا بتوان گفت: وجود آن جزء مسبوق به نبودن «در زمان سابق» است؛ یعنی مسبوق به «عدم زمانی» است؛ یعنی مسبوق به «عدم زمانی» است؛

گذشت می باشد. بلکه تنها می توان گفت: وجود هر جزئی از زمان مسبوق به عدم است؛ به گونهای که اجزای سابق بر آن جزء مصداق عدم آن می باشند، نه ظرف عدم آن؛ مثلاً دیروز ظرف اعدم امروز، نیست، بلکه مصداق عدم امروز است. ا

بنابراین، هرجزئی از زمان حادث زمانی بدین معنا میباشد [؛ یعنی حدوث زمانی به معنای تحقق شیء بعد از عدم آن، به گونهای که عدم سابق با و جود لاحق قابل جمع نباشد؛ نه به معنای مسبوق بودن وجود شیء به عدم آن در زمان سابق.]

کل زمان نیز حادث زمانی بدین معنا میباشد، زیرا زمان مقدار گذرا و سیال برای حرکت است و حرکت عبارت است از خروج تدریجی شی، از قوه به فعل و از این رو فعلیت وجود زمان مسبوق به قوة وجود آن میباشد و این همان حدوث زمانی است. [البته حدوث زمانی به معنای اخیر آن، یعنی: تحقق شی، بعد از عدم آن، به گونهای که عدم سابق با وجود لاحق قابل جمع نباشد. زیرا قوهای که وجود حرکت و زمان، مسبوق به آن میباشد، امری آنی و غیر زمانی است، لذا نمی توان دربارهٔ کل زمان گفت: وجود زمان مسبوق به عدم زمانی میباشد.]

[۳] [در تصویری که برای حدوث زمان بیان شد، زمان مسبوق به عدمی بیرون از وجود خود نمی باشد، بذکه مسبوق به عدمی است که در ۱ آن یا که طرف و نهایت زمان است - تحقق دارد. زیرا قوهٔ پیشین طرف حرکت است و ظرفش همان ۱ آن است، که طرف زمان میباشد. اما حدوث بدین معنا که وجود زمان مسبوق به عدمی بیرون از وجود زمان و پیش از آن باشد، به گونه ای که عدم سابق با وجود لاحق قابل جمع

۱. البته اجزای گذشته زمان، مصداق بالعرض جزء لاحق میباشند، نه مصداق بالذات آن، مصداق بالذات عدم هر جزء از زمان مشداق بالدات عدم می باشند، نه مصداق بالذات عدم می جزء از زمان مثلاً عدم نمروزه دهمیان ثبوت و واقعینی است که عقل برای دنیو د آن اعتبار می کند. یعنی عقل مثلاً برای نیو د امروز د کم یک عدم مضاف است مقبوتی فرض می کند و همان مصداق بالدات دنیو د امروزه خواهد دود امام جون مصداق بالذات دنیو د امروزه مقارن با وجود دیروز و روز سابق بر آن و ... است، عدم امروزه بر هر یک از روزهای سابن بر آن منطق می گردد و به آنها استاد داده می شود: مثلاً گفته می شود: «دیروز عدم امروز است». اما این استاد مجازی است؛ درست مانند آنجا که می گوییم: «انسان لاحجو است».

نباشد، در مورد زمان صادق نیست. زیرا فرض چنین حدوثی برای زمان، فرض تحقق قبلیت زمانی بدون تحقق زمان میباشد. [و این تناقض است؛ یعنی در همان حال که فرض کردیم زمان نیست، باید زمانی باشد که ظرف عدم زمان واقع شود.]

و آنچه از ارسطو نفل شده است که: «قائل به حدوث زمان ناآگاهانه به قدیم بودن زمان احتراف کوده است». اشاره به همین مطلب دارد. [و توضیحش آن است که اگر زمان حادث زمانی باشد، باید پیش از زمان، زمانی باشد که زمان در آن معدوم بوده است. پس پیش از زمان هم زمانی است و آن زمان اگر قدیم باشد، مطلوب ثابت است و اگر حادث باشد، بنابراین، پیش از هر زمان وجود داشته باشد. بنابراین، پیش از هر زمان، زمانی است.]

## [۴] يادآوري

در بحشهای قوه و فعل گفته شد که هر حرکت خاصی، زمان شخصی و خاصی دارد که ویژهٔ آن بوده و اندازه آن را معیّن می سازد. یکی از این زمانها همان زمان عمومی است که بر حرکت جوهری عمومی جهان عارض می گردد؛ یعنی حرکتی که مادهٔ عالم مادی با آن در صورتهای جوهری حرکت می کند. و از جملهٔ این زمانهای شخصی و خاص زمانهای پراکنده ای است که بر حرکت های پراکندهٔ عرضی عارض می گردد و اندازهٔ آنها را معیّن می سازد.

در آنجا همچنین خاطرنشان ساختیم زمانی که تودهٔ مردم با آن حوادث و رویدادهای عالم را اندازه گیری میکنند، همان زمان حرکت شبانه روزی است. تودهٔ مردم با منطبق ساختن حوادث و رویدادهای مختلف بر زمان حرکت شبانه روزی، تقدم و تأخر آن حوادث بر یک دیگر را به دست می آورند و کوتاهی و بلندی آنها نسبت به یک دیگر را مشخص می سازند.

[۵] باتوجه به أناچه یادأوری شد. باید دانست معنایی که برای حمدوث و قمدم

زمانی بیان کردیم، در مورد همهٔ زمانها، به همر صورت که باشد، جاری است. [بنابراین، وجود گذرا و تدریجیای که همهٔ زمان عام و یا همهٔ زمان خاصی را فرامیگیرد، قدیم خواهد بود و وجودی که همهٔ آن را فرا نمیگیرد بلکه در قسمتی از آن معدوم بوده و سیس به وجود می آید حادث خواهد بود.

[از این جا دانسته می شود که حدوث و قدم زمانی می تواند مطلق باشد و می تواند نسبی باشد. موجودی که در طول زمان عام تحقق دارد و وجودش همهٔ آن زمان را فرا گرفته است، قدیم مطلق خواهد بود و موجودی که پس از گذشت مقداری از آن زمان عام تحقق یافته است، نسبت به آن زمان حادث می باشد، اما همان موجود نسبت به زمان دیگری که همهٔ آن را فرا می گیرد، قدیم خواهد بود.]

## في الحدوث و القدم الذاتيين

الحدوث الذاتيّ كون وجود الشيء مسبوقاً بالعدم المتقرّر في مرتبة ذاته، و القدم الذاتيّ خلافه. قالوا: إنّ كلّ ذى ماهيّة فأنّه حادث ذاتاً. و احتجّوا عليه بأنّ كلّ ممكن فانّه يستحق العدم لذاته و يستحقّ الوجود من غيره. و ما بالذات أقدم منّا بالغير فهو مسبوق الوجود بالعدم لذاته.

[٣] واعتُرض عليه بأنّ الممكن لواقتضى لذاته العدم كان مستعاً بل هو الإمكانه الابصدق عليه في ذاته أنّه موجود والا أنّه معدوم، فكما يستحقُ الوجود عن علّة خارجة كذلك يستحقّ العدم عن علّة خارجة، فليس شيء من الوجود و العدم أقدم بالنسبة إليه من غيره، فليس وجوده عن غيره مسبوقاً بعدمه القديم بالذات الا ماهيّة له.

ر أجيب عنه بأنّ المراد به عدمُ استحقاق الوجود بذاته سلماً تـحصيليّاً. لا بـنحو العدول، و هذا المعنى له في ذاته قبلَ الوجود الآتي من قبل الغير.

[٣] حجّة أخرى: أنّ كلّ ممكن له ماهيّة مغايرة لوجوده و إلّا كان واجباً لاممكناً. وكلّ ماكانت ماهيّته مغايرةً لوجوده امتنع أن يكون وجوده مسن ماهيّته، وإلّا كانت الماهيّة موجودة قبلَ حصول وجودها، و هو محال. فوجوده مستفاد سن غميره. فكان وجوده مسبوقاً بغيره بالذات، وكلّ ماكان كذلك كان محدّثاً بالذات.

إ14 ويتفرّع على ما تفدّم أنّ القديم بالذات واجب الوجود بــالذات. و أيــضاً أنّ القديم بالذات لا ماهية له.

### [1] فصل ششم

## حدوث و قدم ذاتي

حدوث ذاتي عبارت است از: «مسبوق بودن وجود شيء به عدمي كـه در مـرتبة ذات آن تقرر دارد» و قدم ذاتي، مسبوق نبو دن وجود شيء به چنين عدمي است.

## اثبات حدوث ذاتي ممكنات

فلاسفه مدعیاند که هر شیء ماهیت داری ذاتاً حادث است و بسرای اثبات ابسن مدعا چنین استدلال کردهاند:

[هر شیء ماهیتداری ممکن است و] هر ممکنی ذاتاً استحقاق عدم دارد و استحقاق و دم ماهیتی ثابت استحقاق و دم ماهیتی ثابت است. ولی وجود به واسطهٔ غیر برای آن ثابت میباشد.] و از طرفی، آن چه بالذات برای شیء ثابت است مقدم بر چیزی است که بالغیر برای آن ثابت میباشد. نتیجه آنکه وجود هر ممکنی ذاتاً مسبوق به عدم آن میباشد و تأخر ذاتی نسبت به آن دارد. [بنابراین، هر ممکنی حادث میباشد.]

[۲] بر این استدلال اشکال شده است که: [ایس سخن که: دهر ممکنی ذاتاً استحقاق و اقتضای استحقاق و اقتضای عدم دارد. سخن ناتمامی است، زیرا] اگر ممکن ذاتاً استحقاق و اقتضای عدم داشته باشد، ممتنع خواهد بود، (نه ممکن). بلکه باید گفت: ممکن، از آنجا که

مسكن است [و نسبتش به وجود و عدم يكسان بوده و اقتضاى هيچ كدام را ندارد]، ذاتاً نه موجود بر آن صدق مىكند و نه معدوم. [اين همان سخن حكيمان است كه: «الماهية، من حيث هي، ليست الاهي، لاموجودة و لامعدومة ه.] پس ممكن همان گونه كه از جانب علت بيروني استحقاق وجود مى بابد، هم چنين از جانب علت بيروني [كه البته اين عنت همان عدم علت وجود است، استحقاق عدم مى بابد. بنابراين، هيچ يك از وجود و عدم در ممكن برديگرى تقدم ندارد. و در نتيجه نمى توان گفت: «وجود ممكن، كه از جانب غير است، مسبوق به عدم ذاتي آن مى باشده.

در پاسخ به این اشکال گفته اند: «مقصود از این که مسکن ذاتاً استحقاق عدم دارد» آن است که: «ممکن ذاتاً استحقاق و جود ندارد» به نحو سلب تحصیلی، نه ابهاب عدولی [ جنان که ظاهر قضیهٔ نخست به غلط موهم آن است. او ابن معنا ذاتاً بر ماهیت صادق است، پیش از وجودی که از جانب غیر دریافت می کند. [ بنابراین، حادث ذاتی بودن شیء ممکن بدین معناست که: و جود ممکن مسبوق به مرتبه ای از ذات است که در آن مرتبه، آن و جود را ندارد. توضیح آن که: اگر شیء ممکن را از مرحلهٔ ذات و ماهیت تا مرحلهٔ و جود یافتن در عالم خارج بررسی کنیم، می بینیم که شیء برحسب تحلیل، عقل مراتب متعددی راطی می کند: عقل در ابتداو پیش از هر امر دیگری ماهیت شیء را می بیند و در آن مرتبه هیچ چیز دیگری جز ماهیت نیست. در مرتبهٔ ماهیت شیء را می بیند و در آن مرتبه هیچ چیز دیگری جز ماهیت نیست. در مرتبهٔ درک می کند. در مرتبهٔ سوم، نیازه ندی ماهیت به علت مطرح می شود. در مرتبهٔ در مرتبهٔ ششم، علت آن را ایجاب می کند. در مرتبهٔ پنجم، ماهیث و جوب بالغیر پیدا سی کند. در مرتبهٔ ششم، علت آن را ایجاب می کند. در مرتبهٔ پنجم، ماهیث و جوب بالغیر پیدا سی کند. در مرتبهٔ ششم، علت آن را ایجاب می کند. در مرتبهٔ هفتم، آن ماهیت موجود می گردد. ۱

ا. اين همان جملة معروف فلاسفه است كه «الماهية تقروفٌ، فامكنتُ، قاحناجت، فاوجيت، فَوَجيتُ، فَوَجيتُ، فأوجدت. - فؤجدت.

چنان که ملاحظه می شود، و جود شیء ممکن در تحلیل عقل در مرتبهٔ هفتم واقع می شود و شش مرتبه از مرتبهٔ ذات و ماهیت آن تأخر دارد. پس و جودی که شیء ممکن از علت خود در یافت می کند، در مراتب سابق بر آن و از جمله در مرتبهٔ ذات و ماهیت تحقق ندارد. پس و جود ممکن مسبوق است به عدم آن و جود در مرتبهٔ ذات و ماهیت. و این همان حدوث زمانی ماهیت است، که بازگشتش به آن است که ماهیت در مرتبهٔ ذات فاقد و جود می باشد.]

### [۳] بیانی دیگر برای حدوث ذاتی ممکنات

[آنچه تاکنون بیان شد، بنابر آن بود که مقصود از حدوث ذاتی هممان مسبوق بودن ذاتی و جود شیء به عدم آن باشد. اما برخی گفتهاند: حدوث ذاتی عبارت است از: «مسبوق بودن ذاتی و جود شیء به وجود غیر خود». در این صورت نیز هر ممکنی ذاتاً حادث خواهد بود، زیرا:]

هر ممکنی ماهیتی دارد که مغایر با وجود آن میباشد، چرا که اگر ماهیت ممکن همان وجود و انیت آن باشد واجب خواهد بود، نه ممکن. و هرچیزی که ماهیتش مغایر باوجودش است، محال است که وجودش از جانب ماهیتش بوده باشد. به دلیل آنکه اگر وجودش از جانب ماهیت پیش از تحقق وجودش موجود باشد [زیرا علت، تقدم وجودی بر معلول دارد.] و این محال است [زیرا مستلزم تقدم شیء بر خود میباشد؛ یعنی وجود ماهیت پیش از تحقق، باید تحقق داشته باشد تا ماهیت با اتصاف به آن موجود شود و آنگاه وجودش را ایجاد کند.] بنابراین، ممکن وجود خود را از غیر خود دریافت میکند. پس وجودش ذاتاً مسبوق به غیر خود خواهد بود. [زیرا علت تقدم وجودی بر معلول دارد.] و هرچه وجودش ذاتاً مسبوق به غیر خود بر باشد حادث زمانی میباشد.

[البنه حدوث ذاتي به معناي «مسبوق بودن ذاتي وجود شيء به وجود غير خوده.

که مستقیماً از بیان بالا به دست می آید، ملازم است با حدوث ذاتی به معنای امسبوق بودن ذاتی و جود شیء به عدم آن شیء مکه در آغاز فصل بیان شد. زیرا اگر و جود شیء ذاتاً مسبوق به غیر خود باشد، آن شیء در مرتبهٔ و جود غیر معدوم خواهد بود و در نتیجه ذاتاً مسبوق به عدم خود در آن مرتبه خواهد بود.]

## [4] دو نکته

از آنچه گذشت، این نتیجه به دست می آید که: قدیم ذاتی و اجب الوجود بالذات می باشد. از برا عکس نقیض این قضیه که: «هر ممکنی حادث ذاتی می باشد» آن است که: «آنچه حادث ذاتی نیست (قدیم ذاتی) ممکن نخواهد بود».]

و نیز این نتیجه بهدست می آید که: قدیم دانی ماهیت ندارد. (زیرا ثابت گشته که هر شیء ماهیت داری حادث ذانی میباشد. عکس نقیض این قضیه آن است که: آنچه حادث ذاتی نیست (قدیم ذاتی) ماهیت ندارد.]

#### الفصل السابع

## في الحدوث و القدم بالحق

الحدوث بالحقّ مسبوقيّة وجود المعلول بوجود علّته التامّة باعتبار نسبة السبق و اللحوق بين العلّة كما في الحدوث اللحوق بين العلّة كما في الحدوث الذاتيّ.

و ذلك أنّ حقيقة النبوت و التحقّق في منن الواقع إنّما هو للموجود دون الساهيّة، وليس للعلّة و خاصّةً للعلّة السطلقة الواجبة التي ينتهي إليه الأصر و إلّا الاستقلال والغني. و ليس لوجود المعلول إلّا التعلّق الذاتيّ بوجود العلّة و الفقر الذاتيّ إليه و التقوّم بد، و من الضروريّ أنّ المستقلّ الغنيّ المتقوّم بذاته قبل المتعلق الفقير المتقوّم بغيره. فوجود المعلول حادث بهذا المعنى، مسبوق بوجود علّته، و وجود علّته قيديم بالنسبة إليه متقدّم عليه.

#### فصل هفتي

### حدوث وقدم به حق

حدوث به حق عبارت است از: مسبوق بودن وجود معلول به وجود علتش بله اعتبار سبق و لحوق میان دو وجود (بلط اعتبار سبق و لحوق میان ماهیت و جودیافتهٔ معلول و علت. آنگونه که در حدوث ذاتی [باتوجه به تعریف دوم آن]ملاحظه می شود.

توضیح آن که: ثبوت و تحقق در منن واقع، حقیقتاً فقط از آن وجود است نه ماهیت (زیرا بنابر اصالت و جود و اعتباری بودن ماهیت، این وجود است که حقیقتاً متن واقع را پر کرده و در آن ثبوت دارد، اما ثبوت ماهیت، به عرض شبوت وجود می باشد.]

[حال اگر وجود علت را با وجود معلول مقایسه کنیم، خواهیم دید که] برای وجود علت فقط استقلال و غناست، او به ویژه علتی که به طور مطلق علت میباشد،

<sup>1</sup> البته استقلال و غنا نسبت به معلولش؛ يعنى وجود علت نياز مند وجود معلول خود نمي باشد، اگرچمه مسكن است تيازمند وجود ديگري د كه هسمان عبلتش است بهاشد. استقلال مطلق قنها از آن عبلت مطلق، يعنى واجب الوجود بالذات نبارك و تعالى، مي باشد. از اين جا دانسته مي شود كه حدوث و قدم به حي، نسبي و اضافي مي باشد؛ يعنى يك شيء نسبت به علول خود، قديم به حي مي باشد؛ يعنى يك شيء نسبت به علول خود، قديم به حق مي باشد.

(نه آن که نسبت به یک چیز علت باشد و نسبت به چیز دیگر معلول باشد.] یعنی واجب بالذاتی که سلسلهٔ علت و معلول ها سرانجام به او می رسد و سهم وجود معلول فقط وابستگی، نیازمندی و تعلق ذاتی (به وجود) است. [یعنی وجود معلول عین فقر و وابستگی امری زاید و عارض بر وجود آن باشد.]

و پرواضح است که وجود مستقل و غنی که قائم به ذات خود می باشد، پیش از وجود و ابسته و فقیر است که قائم به غیر خود می باشد. بنابراین، و جود معلول بدین معنا حادث و مسبوق به وجود علتش می باشد و وجود علت نسبت به وجود معلول خود قدیم و مقدم بر آن می باشد.

[تفاوت اساسی میان حدوث و قدم به حق و حدوث و قدم ذاتی در آن است که در حدوث و قدم ذاتی در آن است که در حدوث و قدم ذاتی برای معلول، وجودی فی نفسه و ذاتی مستقل از علت در نظر گرفته می شود؛ آن گونه که حکمای مشاه می پنداشتند و آن گاه گفته می شود که وجود فی نفسه علت و پس از آن می باشد و از این جهت] نسبت به آن حادت می باشد اما در حدوث و قدم به حق براین حقیقت تکیه می شود که وجود معلول در مقایسه با علت خود یک وجود رابط و فی غیره است و عین فقر و تعلق به آن می باشد و چنین وجودی، متأخر از آن و در رتبهٔ پس از آن بوده و در نتیجه نسست به آن حادث خواهد بود.]

ا. ثبته ببابر تعریف درمی که در فصل گذشته برای حدرت ر قدم ذاتی بیان شد. اما ، نش تعریف نخست آن، تفارت حدرت و قدم ذاتی، با حدرت و قدم به حق واضح تر از آن است که نباز به بیان داشته باشد.

#### القصل الثامن

## في الحدوث و القدم الدهريين

الحدوث الدهريّ كون الماهيّة الموجودة المعلولة مسبوقةً بعدمها الستقرّر في مرتبة علّتها بسا أنّها ينتزع عدمها يحدّها عن علّتها، و إن كانت علّتها واجدةً لكمال وجودها ينحو أعلى و أشرف، فعليّتها قبلها، قبليّةً لاتجامع بعديّة المعلول، بما أنّ عدم الشيء لايجامع وجوده، و القِدم الدهريّ كون العلّة غيز مسبوقة بالمعلول همذا النّحو من السبق.

و قد أتضح بما بينًاه أنّ تقوَّر عدم المعلول في مرتبه العلّة لا ينافي ما تقرر في محلّه أنّ العلّة تسامُ وجود معلولها و كماله، لأنّ المنفيّ من مرتبة وجود العلّة هـو السعلول بحدّه لاوجوده من حيث إنّه وجود مأخوذ عنها، و لا مناصّ عن السغايرة بين المعلول بحدّه على العلّة، و الآزمها صدق سلب المعلول بحدّه على العلّة، و إلّا اتّحدا.

نعم، يبقى الكلام في ما ادّعي من كون القبليّة و البعديّة في هذين الحدوث و القدم غيرَ مجامعتين.

#### فصل هشتم

### حدوث و قدم دهری

حدوث دهری عبارت است از: مسبوق بودن ماهیت موجود و معلول شی، به عدمش که در مرتبه علت آن تقرر دارد، از آن رویِ که عدم ماهیت، با حد خاصی که دارد، از مرتبهٔ علت آن انتزاع می گردد، اگرچه علت کمال وجودی ماهیت معلول را به گونه ای شریف تر و برتر دارا می باشد. بنابراین: علت ماهیت قبل از ماهیت است؛ قبلیتی که با بعدیت معلول قابل جمع نمی باشد، چرا که عدم شی، با وجود آن قبابل جمع نیست. و قدم دهری عبارت است از: مسبوق نبودن علت نسبت به معلول به این نحو از سبق.

[حاصل آنکه: در سلسلهٔ طولی وجود؛ علت شیء در مرتبهای مقدم بر آن شسیء قرار دارد، زیرا وجود علت لزوماً قوی تر و شدیدتر از وجود معلول بنوده و مرتبهٔ بالاتری از کمال را دارد. بنابراین، معلول با حد وجودی خاص خود، در مرتبهٔ علت خود وجود ندارد؛ پس در آن مرتبه معلوم میباشد و جون مرتبه علت مقدم بر مرتبه معلول است، عدم معلول در آن مرتبه نیز مقدم بر وجود معلول در مرتبهٔ خود معلول خواهد بود. بنابراین، وجود خاص معلول مسبوق است به عدم آن در مرتبهٔ علت. این نحوه از مسبوقیت به عدم آن در مرتبهٔ علت. این نحوه از مسبوقیت به عدم حدوث دهری نام دارد.

اما علت نسبت به معلول خود چنین رابطهای ندارد: یعنی علت مسبوق به عدم

متقرر در مرتبهٔ معلول خود نمی باشد؛ چراکه الالاً مرتبهٔ معلول متأخر از مرتبهٔ علت است، نه متقدم بر آن و ثانیاً علت در مرتبهٔ معلول موجود می باشد، نبه معدوم. از این رو علت نسبت به معلول خود قدیم دهری می باشد.]

## رفع یک توهم

از آنچه ببان کردیم روشن می شود این گفته که: «عدم معلول در مرتبهٔ علت تقرر دارد» با آنچه در جای خود ثابت گشته است که: «علت، تمام وجود معلول و کمال وجود آن است»، منافات ندارد، زیرا آنچه را ما از مرتبهٔ وجود علت نفی کردیم، معلول با حد وجودی خاص خود است، نه وجود معلول از آن جهت که مأخوذ از علت و برگرفته از آن می باشد و ما به ناچار باید معلول با حد خاصش را مغایر با علت بدانیم و لازمهٔ این مغایرت آن است که سلب معلول با حد خاصش، بر علت صدق کند وگرفه علت و معلول یکی خواهند بود.

انبته ابن ادعاکه قبلیت و بعدیت در حدوث و قدم دهری، غیرقابل جمع میباشند، چندان پذیرفتنی نبوده و مورد اشکال میباشد. [به دلیل آنکه معلول، اگرچه در مرتبهٔ علت وجود ندارد، اما علت قطعاً محیط بر معلول بوده و در مرتبهٔ آن نیز وجود دارد.]

### والحمد لله ربّ العالمين

#### ملخص

كتاب نهاية الحكمة من النتاجات القيمة للعلامة الطباطبائي الذي بين و يرهن فيه أسس الحكمة المتعالية ويقلم رصين وهو يعسرض فسي هذا الكنساب إبداعاته و نظرياته الخاصة به في مجال الحكمة الصدرانية -

إن البجال النص وصعوبة المضمون الفلسفي للكتاب جعلاً ترجعته وشسرحه لغرض الإستفادة المثلي لطلبة العلوم الدينية والجامعيين أمراً ضرورياً المذا ألف كتاب «ترجمة وشرح فهلية الحكمة» يقلم مشم لترجمة وشرح وإيضاح العبارات المستصعبة -

يناقش المجلد الثالث من الكتاب بحوثًا أمثال: العقال والعاقال والمعقدول والموضوعات المتعلقة بواجب الوجود-

مؤسسة بوستان كناب

مزمسمة يوسلان كتاب

مركز الطباعة والنشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي

الفاشر الأفضل على المستوى الوطني عنوان المكنب المركزي: اوران، قم اول شارع شهداء، ص ب: ٩١٧

الهتف: ١٥٥ / ٢٩٨٢ / ٩٨٢ ، الفاعين تـ ٩٨٢ ١٧٧٢ / ٢٩٨٢ ؛ التوزيع: ٩٨٢ ١٧٧٢ / ٩٨٢ ١

## نهاية الحكمة ترجمة وشرحآ

## العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي

المجلد الثاني

الدكتور على الشيرواني

مؤسسة بوستان كتاب ۱۳۸۷ / ۱۳۲۹

#### Abstract

"Nihayat ul-Hikmah" is the highly praised work by Allāmch Tabātaba't in which he has formulated and explained the principles of Hekmat-e Mota'ālīych (Sadr-ed-Din-e Shīrāzī's Iliuminationist school of philosophy). He has expressed his own theories and opinions regarding the Sadrāic philosophy in this book as well. Nevertheless, the brevity of the work and its difficult philosophical content called for its translation into Fārsī plus an explanation to make it more understandable for both seminary and college students.

To meet this necessity, "Allämeh Seyyed Mohammad Hoseyn-e Tabātabā'i's Nihāyat ul-Hikmah: Translation and Commentary" which includes a fluent Fārsī translation and clear explanation of problematic ideas and phrases was produced by Dr. Alī-ye Shirvānī. Volume 2 of the book covers topics such as: Cause and Effect: Potentiality and Actuality; Priority and Posteriority; and Eternality and Accidentality.

The Publisher

#### Büstán-e Ketáh Publishers

Frequently selected as the top publishing company in Irān, Būstān-e Ketāb Publishers is the publishing and printing house of the Islāmic Propagation Office of Howzeh-ye Elmīyeh-ye Ghom, Islāmic Republic of Irān.

P.O. Box: 37185-917

Telephone: +98 251 774 2155 Fax: +98 251 774 2154

E-mail: info@bustaneketab.com Wcb-site: www.bustaneketab.com

# Tarjomeh va Sharh-e Nehāyat ol-Hekmah

Allāmeh Seyyed Mohammad Hoseyn-e Tabātabā'i

Allāmeh Seyyed Mohammad Hoseyn-e Tabātabā'i's Nihāyat ul-<u>H</u>ikmah Translation and Commentary

Volume 2

Second Edition

Dr. Alī-e Shīrvānī

Būstān-e Ketāb Publishers 1387/2008